

مجلة علميّة تخصصيّة نصف سنويّة تعنى بالشؤون الثقافية والتّاريخية والسياسية والاجتماعية للحج

# هيْئةُ التَّحْريِر:

الشيخ محمد جواد الفاضل اللنكراني

الشيخ محمد القايني

الشيخ محمدهادي اليوسفي الغروي

الشيخ رضا المختاري

# الُديـرُ المسؤُول:

السيّد عبدالفــــّــاح نــواب

# مُديـرُ التحْرِير:

محمدعلي المقدادي



|           | الفهرس:                                                                                    |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥         | مسألتان في الحجّ                                                                           |
| ٧         | (١) شمّ الرياحين للمُحْرم حرمته وعدمها                                                     |
| 1 V       | (٢) الجدالُ المحرَّم على المُحْرم حقيقته وما يعتبر فيه<br>بقلم: عليّ فاضل الصدديّ          |
| <b>YV</b> | شروط الذّبح في المذاهب الإسلامية<br>محمّد حسين واثقي راد.                                  |
| 79        | مختصر الشمائل النبوية عَلَيْكُ (٢)<br>تأليف: الحسن بن صادق الحسيني آل المجدِّد الشيرازي    |
| 111       | الموحّدون العابدون القاصدون (أمّ القرى) من كلّ الأمصار<br>محسن الأسدي.                     |
| 107       | شخصيات من الحرمين الشريفين (٤٤) العباس بن عبد المطّلب عمُّ النبيِّ عَلَيْكُ (١) محمدسليان. |
| 779       | الدور الثقافي للحج زمن سلاطين الماليك ٦٤٨هـ/ ٩٢٣م<br>د. سليمان عبدالغني مالكي              |
| 701       | مناجاة الراجين                                                                             |

ملخصات انجليزيه

409

### ملاحظات:

# يرجى من العلماء والمحققين الأفاضل الذين يرغبون في التعاون مع المجلة أن يراعوا عند إرسال مقالاتهم، النقاط التالية:

- ١. أن تقترن المقالات بذكر المصادر والهوامش بدقّة وتفصيل.
- ٢. أن تكون المقالة مضروبة على الآلة الكاتبة إن أمكن أو أن تكتب بخط اليد على
   وجه واحد من كل ورقة.
- ٣. أن تكون المادّة المرسلة للنشر في المجلة غير منشورة سابقاً وغير مرسلة للنشر إلى محلة أخرى.
- ٤. تقوم المجلة بدراسة وتقييم البحوث والدراسات المقدمة إليها، ولها الحق في صياغتها وتعديلها بها تراه مناسباً مع مراعاة المضمون والمعنى.
  - ٥. يعتمد ترتيب البحوث والمقالات في المجلة على أسس فنيّة وليس لأسباب أخرى.
    - ٦. تعتذر المجلة عن إعادة المقالات إلى أصحابها سواء أنشرت أم لم تنشر.
  - ٧. المقالات والبحوث التي تنشر على صفحات المجلة تمثّل وجهات نظر وآراء كتّابها.
    - الله المجيع البحوث والمقالات على عنوان المجلة.
  - ٩. ترحّب إدارة التحرير في مجلة «ميقات الحج» بملاحظات القرّاء الكرام ومقترحاتهم.



# مسألتان في الحجّ

بقلم: على فاضل الصدديّ

### ملخيص البحث:

يتعرّض البحث إلى مسألتين من مسائل محرَّمات الإحرام، هما: حرمة شمّ الرياحين، أي: النبات ذي الرائحة الطيّبة، وحرمة الجدال، وذلك عبر عرض الأقوال المختلفة سعةً وضيقًا في حدود هذين المحرَّمين مع بيان أدلتها، ومناقشتها.

وقد خلُص البحث في المسألة الأولى إلى ثبوت الحرمة في شمّها وكذا استعمالها؛ وذلك بعد تماميّة دليله، وهو صحيحة عبد الله بن سنان ومعتبرة حريز الدالّتان بصراحة على الحرمة، وعدم تماميّة الموانع من الأخذ بالحرمة والحمل على الكراهة، كما خلُص إلى تنقيح مسألتين كبرويتيّن، هما: صحّة الأخذ بروايات حريز عن الإمام الصادق الله حتى مع تردِّدها بين الإرسال والإسناد، وعرفيّة حمل ما ظاهره الحرمة على الكراهة لو تمّت أدلّة صريحة على الجواز؛ عملًا بتقديم النصّ على الظاهر.

في الحج المناقبة

وأمّا المسألة الثانية فقد تعرّض البحث إلى جهتين من المسألة، وهما: بيان أنّ حرمة التلفّظ بـ (لا والله، وبلى والله) مختصّةٌ بمورد الجدال والمنازعة أم أنّها أعمّ من

٠٠ مسألتان في الحج

ذلك، والثانية: بيان أنّ موضوع الحرمة هو كلُّ واحدةٍ من الكلمتين أم مجموعها، وقد توصّل إلى أنّ الحرمة مختصّةُ بصورة المنازعة، وأنّه يكفي في تحقّقها التلفّظ بواحدةٍ منها في صورة المنازعة.

وقد تضمّن البحث الإشارة إلى قاعدتين مهمّتين في باب معالجة النصوص والاستظهار منها، أولاهما: عدم صحّة المباينة بين المفسَّر والمفسَّر به، وثانيتها: كيفيّة الاستفادة من دعاوى الإجماع في الوقوف على مفاد النصوص وتحديد جهة النظر فيها.

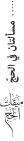
# شمّ الرياحين للمُحْرم.. حرمته وعدمها

#### مقدّمة:

لا خلاف ولا شبهة في حرمة الطينب للمُحرم ولو في الجملة، فإنّه وإن دلّت طائفة من الأخبار على حرمة مطلقة، إلا أنّ طائفة أخرى حدّدت المحرّم منه في أفراد بعينها، فمقتضى صناعة الإطلاق والتقييد تقيّد الأولى بالثانية سيها بعد دلالة بعض أخبار الطائفة الثانية على كراهة ما عدا المحدّد. "

## [مسألتنا والأقوال فيها:]

وقد وقع الكلام في حكم شمّ الرياحين، فذهب إلى كراهته الشيخ في النهاية، ٤



١. وسائل الشيعة ١٢: ٤٤٦ - ٤٤٦ ب ١٨ من أبواب تروك الإحرام ح٢، ٥، ٦، ٧، ٩، ٧، ١١، على تأمّل في ٥، ٩؛ فإنّه إعين الـ ٨، ١٤ المشتملين على التحديد في الأفراد الأربعة.

٢. وسائل الشيعة ١٢: ٤٤٤ – ٤٤٦ ب١٨ من أبواب تروك الإحرام ح٨، ١٤، ١٥، ١٩، ١٩.

٣. وسائل الشيعة ١٢: ٤٤٤ ب١٨ من أبواب تروك الإحرام ح٨.

٤. النهاية: ٢١٩.

والإسكافي، وابن حمزة، والمحقّق في الشرائع، والنافع، والعلامة في القواعد والإرشاد والتحرير والتبصرة، والشهيد في الدروس، وذهب إلى حرمته المفيد في المقنعة، والعلاّمة في المنتهى والتذكرة والمختلف، وفي موضع من التحرير، والشهيد في موضع من الدروس، والمحقّق الثاني، الوالشهيد الثاني في المسالك والروضة، ١٢ في موضع من المدارك، ١٣ والمرياض. ١٤

# [حجّة المنع:] وقد استدلّ للحرمة بروايتين:

أولاهما: صحيحة عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله الله الله عن ريحاناً (الريحان) وأنت محرم، ولا (تمسّ) شيئاً فيه زعفران، ولا تَطعم (تأكل) طعاماً فيه زعفران. ١٥

١. حكاه عنه في المختلف ٤: ٧١، ٧٢.

٢. الوسيلة: ١٦٤.

٣. شرائع الإسلام ١: ٢٨٦.

٤. المختصر النافع: ١٠٩.

٥. قواعد الأحكام ١: ٤٢٠، إرشاد الأذهان ١: ٣١٨، تحرير الأحكام ٢: ٣٧، تبصرة المتعلّمين: ٩١.

٦. الدروس الشرعيّة ١: ٣٨٨.

٧. المقنعة: ٣٢٤.

٨. منتهى المطلب١٢: ٢٥ – ٢٨، تذكرة الفقهاء٧: ٣٠٦، ٣٠٦.

٩. تحرير الأحكام٢: ٢٧.

١٠. الدروس الشرعيّة ١: ٣٧٣.

١١. جامع المقاصد٣: ١٧١.

١٢. مسالك الأفهام ٢: ٢٦٩، الروضة البهيّة ١: ٤٩٣.

الأحكام ٧: ٨٠٣، ٨: ٣٣٠. في المارك الأحكام ٧: ٣٨٠، ٨: ٣٣٣.

١٤. رياض المسائل ٦: ٣٤٨، ٣٤٩.

١٥. وسائل الشيعة ١٢: ٤٤٥ ب١٨ من أبواب تروك الإحرام -١١.



والمعجِّب وصفه في الجواهر بالحسَن، ٣ والحال أنَّه مرسل.

وعن المحاسن عن بعض أصحابنا (رفعه) عن حريز قال: سألت أبا عبد الله الله الله عن المحرم يشمّ الريحان، قال: لا. ٤

#### سند روایات حریز:

وحيث لا نحتمل أنّ حريزاً قد تلقّاها عن أبي عبد الله الله مرّة بالمباشرة، وأخرى بالواسطة، ونقلها إلى حماد كذلك سيّما مع تكثّر رواياته كذلك فلا يحرز كونها مسندة، فتسقط عن الاعتبار.

ومع الكثرة المزبورة يسري الإشكال إلى رواياته عنه الله بلا واسطة وإن لم تنقل ثانية بالواسطة، فيحتمل فيها الإرسال بحد معتد به، وأنّه مرسل في الواقع وإن كان مسنداً بحسب الصورة، وبها أنّه قد روى عن عشرة بين ضعيف ومجهول، فيحتمل فيمن أرسل عنه واقعاً أنّه أحد العشرة، ومع هذا الاحتهال تسقط رواياته عن



١ . وسائل الشيعة ١٢ : ٤٤٣ ب١٨ من أبواب تروك الإحرام ح٦

٢. وسائل الشيعة ١٢: ٤٤٣ ب١٨ من أبواب تروك الإحرام ح٦.

٣. جواهر الكلام ١٨: ٣٣٤.

٤. وسائل الشيعة ١٢: ٤٥٤ ب٢٥ من أبواب تروك الإحرام ح٤.

الاعتبار بقطع النظر عمّا قاله يونس من أنّ حريزاً لم يسمع من أبي عبد الله الملك إلّا حديثاً أو حديثن. ١

ولكن يمكن التغلُّب على هذه المشكل بذكر علاج يتوقَّف على مقدَّمات:

ألف: أنّ حريزاً وإن روى عن عشرة بين ضعيف ومجهول إلّا أنّه إنّاروي عن كلِّ واحدٍ بحسب روايات الوسائل روايةً أو روايتين، بحيث لا تتجاوز جملة ما رواه عنهم عن الخمس عشرة رواية من أصل (١٣٢٠) روايةً في الكتب الأربعة.

باء: أنَّ رواياته عن زرارة وحده تبلغ (٤٤٨) روايةً، وعن محمَّد بن مسلم كذلك تبلغ (٣٣٢) رواية، وعن أبي بصير تبلغ (٤٩) رواية، وعن الفضيل تبلغ (٣٩) رواية بحسب تعداد (معجمر جال الحديث) (٢) ، وهو ما مجموعه (٨٦٨) رواية فضلاً عن بقيّة مسنداته عن ثلاثين من الثقات غير أولئك.

جيم: أنَّ مجموع رواياته عن الصادق اليُّلا بلا واسطة لا يتجاوز عن (١٩٠) رواية.

وفي ظلّ ما تقدّم فاحتال أن تكون كلّ واحدة من رواياته عنه المالي قدرواها عنه بواسطة أحد العشرة الضعفاء في مقابل احتمال روايته عن زرارة وابن مسلم وأبي بصير والفضيل خاصّة هو احتمالٌ ضئيلٌ لا يعتدّبه بحيث يطمئن على الأقلّ بكون الواسطة بين حريز وبين الصادق الله من الثقات، فكيف فيها لو كان الاحتهال في مقابل احتمال روايته عن أحد هؤلاء الأربعة وعن الثلاثين الثقات أيضاً؟!

وهذا كما هو علاجٌ لمثل محل كلامنا، ولذا عبّرنا عن روايته بالمعتبرة هو علاج للإشكال الساري إلى رواياته عن الصادق التَّلْ بالمباشرة المحتمل كونها مرسلة، وهو علاج أيضاً عن مقولة يونس، يضاف إلى علاجاتِ أخر عنها. "

١. اختيار معرفة الرجال(رجال الكشّيّ ﷺ)٢: ٦٨٠ (٧١٦).

۲. معجم رجال الحديث٥: ٢٣٥ (٢٦٤٥).

٣. انظر: مجموع الرسائل الفقهيّة، للكاتب (كان الله له): ٢٤٢، ٢٤١.

### [دلالة المعتبرتين على الحرمة:]

ثمّ إنّ ظاهر المعتبرتين هو حرمة شمّ الريحان، والريحان لغة اسم لكلّ نبات طيّب الريح، ويجمع على رياحين، ولا يراد به ريحاناً بعينه في مقابل النعناع ونحوه، وهو ما يسمّيه الفرس ريحاناً، فيطلقون عليه الريحان دون غيره من أفراد الريحان، ويقال عنه في الكلمات: الريحان الفارسيّ، إلّا أنّه قد أشكل على ذلك بأمور ثلاثة:

الأوّل: ما أفاده سيّد الأعاظم ألى من أنّه بعد البناء على اختصاص الممنوع من الطيب بالخمسة وهي المسك والعنبر والزعفران والورس والعود -لا يحتمل أن يكون الريحان أشدّ حالاً من غير الخمسة من سائر أنواع الطيب، فلا بدّ من حمل النهي على الكراهة، كما صنعه الشيخ ألى "

ويلاحظ عليه أوّلاً: أنّ الريحان ليس طيباً عرفاً، كي لا يحتمل أن يكون أشدّ حالاً من غير الخمسة من سائر أنواع الطيب، على أنّ المنع عنه بعنوانه لا بعنوان الطيب.

ثانياً: لو سلّمنا كونه طيباً عرفاً إلّا أنّ عهدة دعوى عدم احتيال أشديّة الريحان من غير الخمسة إنّيا هي على مدّعيها وحده، كيف وأنّا لا نحيط خُبرًا بملاكات الواقع؟! واحتيال التعبّد المحضّ لا دافع له، سيها بعد الالتفات إلى أنّ بعض أنواع الطيب لو لم تكن من جهة المصداقيّة للطيب أوضح من بعض الخمسة فلا أقلّ من المساواة معها.

الأمر الثاني: ما أفيد من المعارضة بين ما دلّ على المنع وبين صحيحة معاوية بن على المنع وبين صحيحة معاوية بن على والذي والقيصوم والخزامي والشيح على والله على المناطقة على المن

سالتان في الحج مسالتان في الحجة

١. المصباح المنير ١: ٢٤٣، لسان العرب ٢: ٥٥٨، مجمع البحرين ٢: ٣٦٣.

٢. انظر: المبسوط ١: ٣٥٢، الخلاف ٢: ٣٠٣، تحرير الأحكام ٢: ٢٧، تذكرة الفقهاء ٧: ٥٠٣.

وأشباهه وأنت محرم». افإن المذكورات وأشباهها من مصاديق الرياحين، فيجمع بينها بالحمل على الكراهة. ٢

ويلاحظ عليه أوّلاً: لا نسلّم كون المذكورات من مصاديق الريحان عرفاً وإن كانت منها لغةً -؛ لتكون النسبة بين موضوعَي الحرمة والجواز هي التساوي، وأنّ التعارض كلّياً، فيجمع بينها جمعاً حُكميّاً.

ثانياً: لو كانت المذكورات من الريحان إلّا أنّها أخصّ من الريحان، ولو دخلت معها أشباهُها؛ لاحتهال كون المشابهة في كونها من نبت البراري مثلها يحتمل أن تكون المشابهة في إطلاق الريحان عليها، بل في المدارك: «الظاهر أنّ المراد به مطلق نبات الصحراء، فيكون المراد بالرياحين المحرّمة ما يستنبته الآدميون من ذلك، ويحتمل أن يراد به ما هو أخصّ من ذلك». "ويؤكّد ذلك ما أفاده أحد الأعلام أنّ من أنّه لو كان المراد من (أشباهه) مطلق الرياحين لكان التعرّض لما ينبته الآدمي ممّا هو محل الابتلاء نوعاً أولى، ولا ملاءمة بينه وبين التعرّض للعناوين الخاصّة من النباتات البرية وإفادة إطلاق الحكم وعمومه بمجرد قوله: (وأشباهه). أ

وثالثاً: لو سلّمنا كون التعارض كلّيّاً إلا أنّ النهي في روايات المنع لا يمكن حمله على الكراهة؛ فإنّ النهي عن مسّ الريحان هو بنفس النهي عن الطيب، وهو في الطيب للتحريم قطعاً، فلا يمكن حمله بالإضافة إلى الريحان على الكراهة؛ فإنّ اللفظ الواحد

قات الحج: ٥٠ المنظمة

17

١. وسائل الشيعة ١٢: ٥٣ ٤ ب٢٥ من أبواب تروك الإحرام ح١.

٢. انظر: دليل الناسك للإمام الحكيم الله : ٩٥، مستند الناسك ١٤١، تنقيح مباني الأحكام (ك.
 الحج ) للميرزا التبريزي التبريزي التبريزي التبريزي التبريز التبريز

٣. مدارك الأحكام٧: ٣٨٠.

٤. تفصيل الشريعة في شرح تحرير الوسيلة (ك. الحجّ٤) للفاضل اللنكراني الله عنه الدير الوسيلة (ك. الحجّ٤)

٥. انظر: جواهر الكلام١٨: ٣٥٥، وإن علّل المنع بامتناع استعمال اللفظ الواحد في الاستعمال الواحد
 في الحقيقة والمجاز.

وإن جاز استعماله في الاستعمال الواحد في معنيين إلا أنّه خلاف الظاهر عرفاً، فلا يصار إلى الله إلّا مع القرينة، بل السياق مانع من الحمل على الكراهة بناءً على استفادة الحرمة من النهي من غير توسيط حكم العقل وإن كان النهي عن الطيب غير النهي عن الريحان كما في نقل التهذيب لصحيحة ابن سنان.

ويمنع من حمل النهي على الكراهة أيضاً الإلزام بالكفّارة عن مسّ الريحان في روايتي حريز، حيث قال الله التمين ابتُلي بشيء من ذلك فليتصدّق بقدر ما صنع بقدر (سعته) شبعه يعني من الطعام »؛ فإنّ المناسبة العرفيّة بين كراهة فعل الشيء وإيجاب الكفّارة على فعله خفيّة.

ثمّ ما في بعض الكلمات من أنّ قوله: (فمن ابتُلي) ظاهر في عدم التعمّد، ولا يحتاج إلى الحمل والتحمّل (كذا). الممنوع؛ إذ هو أعمّ لو لم نقل بظهور اختصاصه بالعامد نظراً لإيجاب الكفّارة في حقّه.

# [عرفيّة حمل ما ظاهره الحرمة على الكراهة بنصّيّة ما دلّ على الجواز:]

وهنا مطلب كبرويّ سيّال ذُكر في بعض الكلمات، وهو أنّ حمل ما ظاهره الحرمة على الكراهة عند صراحة ما دلّ على الجواز ليس عرفيّاً؛ فإنّ العرف يرى التعارض، وأنّ الظهور المخالف للنصّ لم يُحرز استقرار بناء العقلاء على العمل به، فلا يكون حجّةً كي يصلح للمعارضة. ٢ ومعه فلا تثبت الكراهة.

أقول: حيث يكون الظهور بنحو يأبي عن التصرّف فيه، - كما في المقام - حيث نسلّم كون التعارض كلّيّاً وأنّ النسبة بينهم هي التساوي فالأمر كما أفاده من

.... مسألتان في الحج المراقبة

١. تقرير الشريعة في شرح تحرير الوسيلة (ك. الحجّ) للسيّد عليّ المحقّق الداماد٢: ٤٦٦.

٢. انظر: منهاج الناسك إلى أدلّـة المناسك، تقرير بحث الأستاذ الشيخ عليّ المروّجيّ، بقلم السيّد جعفر الحسينيّ٣: ٣٣٤.

التعارض المستقر، ولكن لا يُقدّم أحدهما على الآخر ولا يُحكّم عليه، والنتيجة هي التساقط للمعارضة لو لم يوجد مرجع ولا مرجّح، وأمّا حيث لا يكون الظاهر بتلك المثابة، فالنصّ مقدّم عليه، ولكنّ سقوط ما دلّ على الحرمة حتى في دلالته النصّية على أصل المرجوحيّة محلّ تأمّل، والأمر سهل.

الأمر الثالث: ما أفيد من المعارضة بين ما دلّ على المنع وبين موثقة عيّار بن موسى عن أبي عبدالله الثيلا قال: «سألته عن المحرم يأكل الأترج، قال: نعم، قلت: له رائحة طيبة، قال: الأترج طعام، ليس هو من الطيب»؛ فإنّما تدلّ على ضابط كليّ، وهو أنّ كلّ ما كان من الطعام جاز للمحرم استعماله وإن كان ذا رائحة طيبة. ٢

ويلاحظ عليه بأنّ أقصى ما تدلّ عليه أنّ المدار في الحرمة على صدق عنوان الطيْب، لا أنّ كونه طعاماً مانعٌ منها، نعم قد يظهر التهانع وأن ما كان طعاماً ليس طيباً وما كان طيباً ليس طعاماً.

ثمّ إنّ الريحان وإن لم يكن طيباً عرفاً إلا أنّ حرمته المدّعاة إنها هي بنفس عنوانه، ولا تنافي بين نفي حرمته من جهة عدم كونه طيباً، وإثباتها من جهة اسمه.

ثمّ أقصاه إطلاق عدم حرمة ما لم يكن طيباً وإن كانت له رائحة طيّبة، فيخصّصه ما دل على المنع من الريحان.

# [زبدة المخضّ:]

فتحصّل مما تقدّم حرمة الريحان على المُحْرم وفاقاً للمفيد الله من القدماء، وللعلامة الله من متأخّري المتأخّرين، وللمحقّق والشهيد الثانيين المُحَلَّا، وللسيّدين صاحبي المدارك والرياض المُحَلَّا.

٢. انظر: دليل الناسك: ٩٥، تعاليق مبسوطة ١: ١٩٥.



١. وسائل الشيعة ١٢: ٥٥٥ ب٢٦ من أبواب تروك الإحرام ح٢.

# [متعلّق الحكم:]

بقى الكلام في متعلَّق الحرمة، فإنَّ الوارد في الروايات هو المنع من مسَّ الريحان، وظاهره هو معناه الكنائيّ المساوق لإيجاب الاجتناب عنه وترك استعماله، فلا فرق في المنع من مسّـه بين شـمّه وأكله وغيرهما، ويؤكُّـد ذلك عطف مـسّ الريحان الممنوع على مس الطيب.

ومنه تعرف ما في بعض الكلمات من أنَّ الأثر الشائع للريحان هو الشمّ، وهو المراد من المسّ هنا، فالقدر المتيقّن منه هو حرمة شمّه. ١

على أنَّ الأثر الشائع لبعض الريحان كما في النعناع والريحان الفارسيّ هو الأكل أيضاً، فليس القدر المتيقّن من مسّـه هو الشـمّ. ولذا تجد أنّ الشـيخ ﴿ فَي الْمِسـوط، ٢ والمحقّق ﴿ فَيُ في الشرائع ومختصره، ٣ والعلامة الله في التحرير والتذكرة والإرشاد والتبصرة، ٤ قد جعلوا متعلِّق الحكم هو الاستعمال، وإن كان الحكم عندهم هو الكراهة.

٤. تحرير الأحكام ٢: ٣٧، تذكرة الفقهاء ٧: ٣٩٦، إرشاد الأذهان ١: ٢٩٧، تبصرة المتعلّمين: ٩١.



١. تقرير الشريعة ٢: ٤٦٦.

۲. المبسوط ۱: ۳۱۹.

٣. شرائع الإسلام ١: ٢٨٦، المختصر النافع: ٨٥.

# الجدالُ المحرَّم على المُحْرم.. حقيقته وما يعتبر فيه

#### مقدّمة:

لا خلاف و لا إشكال في حرمة الجدال على المحرم، والأصل فيه قبل الإجماع هو الكتاب العزيز في قول الله سبحانه: ﴿ الْحُجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتُ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحُجَّ وَالْعُمْرَةَ فَلَا رَفَتَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحُجِّ... ﴾ ﴿ وفي قوله: ﴿ وَأَتِمُّ وا الْحُجَّ وَالْعُمْرَةَ فَلا رَفَتَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحُجِدَ الله عِنْ وجلّ : ﴿ وَأَتِمُّوا الْحُجَ وَالْعُمْرَةَ وَالله عِنْ وجلّ : ﴿ وَأَتِمُوا الْحُجَ وَالْعُمْرَةَ وَالله وَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجَدِ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالْعُمْرَةَ وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلا وَلَوْقُ وَلا جَدَالُ فِي الله وَالله وَالله وَلَا وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلا وَلَا وَل

. مسألتان في الحجّ 🦙

١. سورة البقرة: ١٩٧.

٢. سورة البقرة: ١٩٦.

٣. وسائل الشيعة ١٦: ١٦٤ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح٦ (صحيح السند، مقطوع، ولكن التقي المجلسي شخ قد استظهر أن القائل هو أبو عبد الله الله انظر: ووضة المتقين ٤: ٣٧٦)، وانظر: وسائل الشيعة ١١: ٢٣٣ ب٢ من أبواب أقسام الحج ح٢٩ (ضعيف).

وتستفاد حرمته من روايات إيجاب الكفّارة على فعله ؟ اللملازمة العاديّة بين لزوم الكفّارة والحرمة، فتأمّل.

#### تفسير الجدال:

وقد استفاض عن أئمتنا المهلي أنّ الجدال في الآية هو قول الرجل: (لا والله)، و(بلى والله)، و(بلى والله)، و(بلى والله)، و والله)، و من ذلك صحيحة معاوية بن عهار قال: قال أبو عبد الله الله عزّ وجلّ؛ فإنّ الله تمام الحبّ والعمرة أن يحفظ المرء لسانه إلا من خير، كما قال الله عزّ وجلّ؛ فإنّ الله يقول: ﴿ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَ الْحَبّ فَلا رَفَتَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَبّ.

فالرفث: الجهاع، والفسوق: الكذب والسباب، والجدال: قول الرجل: (لا والله) و(بلى والله)، ومنه صحيحة عليّ بن جعفر قال: سألت أخي موسى الله عن الرفث والفسوق والجدال، ما هو؟ وما على من فعله؟ فقال: الرفث: جماع النساء، والفسوق: الكذب والمفاخرة، والجدال: قول الرجل: (لا والله) و(بلى والله).

بل دلّ بعض المستفيض على حصر الجدال في ذلك، ف نعم هو حصر إضافيّ، و في مقابل الحلف بغيره سبحانه، مثل (لا لعمري) و (بلي لعمري).

وفي معاني الأخبار بإسناده عن زيد الشحام قال: سألت أبا عبد الله الله عن الرفث

٥. وسائل الشيعة ١٢: ٤٦٥ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح٣، ٥.



١. انظر: وسائل الشيعة ١٣٥: ٥٤٥ – ١٤٨ ب ١ من أبواب بقيّة كفّارات الإحرام. وأمّا روايات الباب الشاني والثلاثين من أبواب تروك الإحرام فلا دلالة في شيء منها على حرمته؛ إذ قد وردت بأجمعها لتحديد الجدال.

٢. وسائل الشيعة ١١: ٤٦٥، ٤٦٥، ٤٦٥ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح١، ٥، ٥، ٩، ٩، الوسائل ١١٥: ١١٥ ب٣ من أبواب كفّارات الاستمتاع ح٢، ١٤٨، ١٤٧: ١٠ من أبواب بقيّة كفّارات الإحرام ح٨، ١٠.

٣. وسائل الشيعة ١٢: ٣٦٧ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح١.

٤. وسائل الشيعة ١٢: ٤٦٥ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح٤.

وأمّا صحيحة معاوية قال: قال أبو عبد الله الله في حديث.: والجدال قول الرجل: (لا والله) و (بلى والله)، واعلم أنّ الرجل إذا حلف بثلاثة أيهان ولاءً في مقام واحد وهو محرم فقد جادل فعليه دم يهريقه، ويتصدّق به، وإذا حلف يميناً واحدة كاذبة فقد جادل، وعليه دم يهريقه، ويتصدّق به...، فلا يدلّ قوله: (واعلم أنّ الرجل إذا حلف بثلاثة أيهان و لاءً في مقام واحد وهو محرم فقد جادل فعليه دم يهريقه) على عدم تحقّق بلاثة أيهان و لاءً في مقام واحد وهو محرم فقد جادل فعليه دم يهريقه) على عدم تحقّق الجدال مع الصدق إلّا بثلاثة أيهان، بل الظاهر منها أنّ الجدال مع الصدق الموجب للكفّارة لا يتحقّق إلّا بالثلاثة، ويشهد له تفريع الكفّارة على الجدال، إذ قال: (فقد جادل فعليه دم يهريقه).

### [إشارة:]

ولمّا استقلَّ غيرنا في تفسير كتاب الله عن صِنوه وعِدله أخذوا في تفسير الجدال في الآية بمعناه الظاهر لغة وعرفاً وهو مطلق النزاع والمخاصمة، ٤ وأتّى لمن سلك

... مسألتان في الحتم المنظمة

١. وسائل الشيعة ١٦: ٤٦٧ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح٨.

٢. وسائل الشيعة ١٦: ٤٦٧ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح٩.

٣. وسائل الشيعة ١٤٦: ١٤٦ ب١ من أبواب بقيّة كفّارات الإحرام ح٣.

٤. المغنى لابن قدامة ٣: ٢٦٥، الفقه على المذاهب الأربعة للجزيريّ ١ (: ٣٥٧ ط. المكتبة العصريّة)

مسلك من قال: (حسبنا كتاب الله) أن يصل ولو جدّ جدّه إلى أنّ المراد من الجدال ما دلّنا عليه هُداتنا ورثة كتاب الله المصطَفون، المخاطَبون به؟! ٢ وليس لمن ابتغى علم الكتاب من غيرهم إلا الهلاك. ٣

#### جهات البحث:

وقد وقع البحث في ضوء تفسير الجدال بـ (لا والله، وبلى والله) في جهات خمس عالجها سيّد الأعاظم الله على التعرّض لجهتين منها:

# الأولى: في متعلَّق الحرمة:

قائلاً: وتحرم المخاصمة مع الرفقاء والخدم وغيرهم؛ لقوله تعالى: ﴿ الْحُبَّ فَلا رَفَثَ ولا فُسُوقَ ولا فُسُوقَ ولا خِدالَ فِي الْحُبِّ، والرفث: الجهاع ودواعيه، والكلام الفاحش، والجدال: المخاصمة.

۱۸۰ ب۱۳ من أبواب صفات القاضي ح ٣٤، ١١.

٢. عن أبي جعفر الله قال: ويحك يا قتادة، إن كنت إنّا فسّرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وإن كنت قد فسرّته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، ويحك يا قتادة، إنّا يعرف القرآن من خوطب به. وسائل الشيعة ٢٧: ١٨٥ ب ١٣ من أبواب صفات القاضي ح ٢٤.

٤. انظر: كشف اللثامه: ٣٦٩، رياض المسائل

والسيّد الخوانساريّ بيُّنُّه ١ والسيّد الكليايكانيّ بيُّنَّه ٢ واحتمله السيّديُّنُّ في الرياض. ٣ اختار سيّد الأعاظم اللُّه الأوّل، واستدلّ له بوجوه ثلاثة:

الأوَّل: إطلاق الروايات المفسّرة للجيدال بنفسس (لا والله، وبيلي والله) بحيث يظهر منها أنّ هذا القول هو بنفسه مصداق للجدال، لا أنّه شيء آخر مشتمل على هذا القول، فنفس هذا القول جدال وإن لم تكن خصومة ولا نزاع، كما لو سئل شخص هل سافرت يوم كذا؟ فأجاب: لا والله، أو هل صلّيت صلاة الليل؟ فقال: بلي والله، أو أنَّ شخصاً مدح آخر عند المحرم، فقال المحرم في مقام التصديق: بلي والله، فهذه الاستعمالات وغيرها الخالي عن النزاع والمخاصمة داخلة تحت الإطلاق، فيكون ذلك من باب الاستعمال الشرعبيّ أو الحقيقة الشرعيّة، ولا ضهر في الالتزام به بعد مساعدة الدليل، وهو إطلاق الروايات.٤

ويلاحظ عليه أوّلاً: أنّ استعمال (لا والله) و(بلي والله) في غير مورد الخصومة والنزاع وإن تكثّر، ° إلّا أنّـه لّـا فسّر به الجدال، وأنّ هـذا ذاك، لا أنّه فردٌ لـ (لجدال) ولو بالحكومة،

مسألتان في الحي

١. انظر: جامع المدارك ٢: ٤٠٥.

٢. انظر: تقرير الحجّ، تقرير بحث السيّد الكليايكاني ﴿ فَي الشيخ محمّد هادي المقدّس النجفيّ ١: ١٩٦، كتاب الحجّ، تقرير بحث السيّد الكلپايگانيّ الله الشيخ أحمد صابري الهمداني ٢: ١٤١. ٣. انظر: رياض المسائل ٦: ٣١٣.

٤. انظر: مستند الناسك في شرح المناسك، تقرير بحث الإمام الخوئيِّ في الشهيد الشيخ مرتبضي البروجبرديِّ ﷺ ١٧٦: ١٧٦، الواضح في شرح العبروة الوثقبي، تقريبر بحث الإمام الخوئيَّ ﷺ بقلم الشيخ محمّد الجواهريّ (سلّمه الله) ٣: ٣٣٥، المعتمد في شرح المناسك ١ = موسوعة الإمام الخوئي ﷺ ٢٨: ٤٣٤.

٥. انظر: وسائل الشيعة ٣: ٣٣١ ك. الطهارة ب١٨ من أبواب الأغسال المسنونة ح١، الوسائل ١٢: ٢٩٦ ك. الحجّ ب١٥٧ من أبواب أحكام العِشرة ح٧، الوسائل١٥: ٤٦، ٥١ ك. الجهاد إميَّاكِي ب١٣،١٢ من أبواب جهاد العدوح٢، ٤،: ٥٠ ٣٥١ من أبواب جهاد النفس ح٩، الكافي (الروضة) ۲۶۸:۸ ۳۹۰.

ولا يكاديصة إطلاق لفظ الجدال عرفاً على (لا والله) و(بلي والله) في غير مورد الخصومة والنزاع، ويكون استعمال الجدال فيه غلطاً؛ إذ لا مناسبة عرفيّة ليكون الاستعمال مجازيّاً، ا فلا بـدّ لدى استعمال أحدهما من المحافظة على حيثية الخصومة في لفيظ (الجدال) ولو بحسب المورد بأن يكون مورد نزاع وخصومة؛ ليكون فرداً لـ (لجدال)، فالشارع إنّما تصرّف في لفظ (الجدال) الموضوع لمطلق المنازعة والخصومة فاستعمله في حصّة منها، وهي المنازعة حيث تؤكّد بـ (لا والله) أو (بلي والله)، أو نقله إليها من باب الحقيقة الشرعيّة، لا أنّه أستعمل لفظ (الجدال) في غير ما وضع له فضلاً عن نقله إليه.

وهذا على وزان ما ذكرناه في الروايات الّتي فسّرت (الزور) في قوله سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورِ﴾. ٢ بالغناء، ٣ وكذا (قول الـزور) في قولـه: ﴿وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ النُّورِي.٤، ٥ و(اللغو) في قوله: ﴿وَإِذَا مَـرُّوا بِاللَّغُو مَـرُّوا كِرَاماً ﴾.٧،٦ و(لهو الحديث) في قوله سبحانه: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْـتَرِي لَمْـوَ الْحُدِيـثِ، ٩،٨ فإنَّ التغنَّـي بالقرآن مثلاً

٩. وسائل الشيعة ١٧: ٤ ٣٠٤. التجارة ب٩٩ من أبواب ما يكتسب به ح٦، ١٦،١١.



١. ومنه تعرف الجواب عما ذكره ابن زهرة الله حيث قال: «وقول المخالف: ليس في لغة العرب أنَّ الجدال هو اليمين ليس بشيء؛ لأنَّه غير ممتنع أن يقتضي العرف الشرعيّ ما ليس في الوضع اللغويّ، كما يقوله في لفظة (غائط)..» - غنية النزوع: ١٦٠ -؛ فإنّ استعمال لفظة (الغائط) -الموضوعة للمنخفض من الأرض الَّذي يقصده مريد التخلِّي- وإرادة الفضلة الَّتي يتخلِّي منها، استعمال مجازيّ تصحّحه المناسبة، وهو تسمية الحال باسم المحلّ، بخلاف مقامنا.

٢. سورة الفرقان: ٧٢.

٣. وسائل الشيعة ١٧: ٤٠٣ ك. التجارة ب٩٩ من أبواب ما يكتسب به ح٣، ٥.

٤. سورة الحجّ: ٣٠.

٥. وسائل الشيعة ١٧: ٣٠٣، ٣٠٥، ٣٠٨، ٣١٠ ب٩٩ من أبواب ما يكتسب به ح٢، ٨، ٩، ٢٠،

٦. سورة الفرقان: ٧٢.

٧. وسائل الشيعة ١٧: ٣٠٨ ب٩٩ من أبواب ما يكتسب به ح١٩.

الح ٨. سورة لقمان: ٦.

وبالجملة فلا يصحّ إغفال المفسّر وتعطيل ما يحمله من دلالة وهو الجدال والغناء مثلاً، والانصر اف إلى التفسير وحسب.

وثانياً: ما لفت إليه أحد الأعاظم ﴿ أَنَّ احتفاف الروايات بما يصلح للقرينيَّة ـ وهـو كونهـا تفسـيراً للآيـةـمانـع مـن انعقـاد إطـلاق للحلف فيهـا، ولـو لم يكـن مؤكَّداً لخصومة ونزاع؛ فإنّه يشترط عدم وجود ما يصلح للقرينيّة في الأخذ بالإطلاق في كلّ مقام، ومع وجوده لا يصحّ التمسّك بالإطلاق؛ لعدم تماميّة مقدّمات الحكمة. ١

وممّا تقدّم يعرف الجواب عن الوجه الثاني الّذي استدلّ به سيّد الأعاظم اللُّيُّ لكون المحرّم مجرد قول: (لا والله) و(بلي والله) وهو صحيحة معاوية بن عهار المتقدّمة، ٢ وصحيحة أبي بصبر (عن أبي عبدالله التُّلا) قيال: إذا حلف الرجيل ثلاثة أيهان وهو صادق وهـو محـرم فعليـه دم يهريقـه، وإذا حلـف يمينـاً واحـدة كاذبـاً فقد جـادل فعليه دم يهريقه، " فقد استفاد منها أنَّ موضوع الحكم إنَّا هو نفس الحلف لا المخاصمة المشتملة على الحلف، فلا خصوصيّة لها بوجه. ٤

الوجه الثالث: صحيحة أبي بصير يعنى ليث بن البختريّ قال: سألته (سألت أبا عبد الله الله الله الله عن المحرم يريد أن يعمل العمل فيقول له صاحبه: والله لا تعمله،

١. انظر: كتاب الحجّ ٢: ١٤٢.

٢. وسائل الشيعة ١٤٦: ١٤٦ ب١ من أبواب بقيّة كفّارات الإحرام ح٣.

٣. وسائل الشيعة ١٤٧: ١٤٧ ب١ من أبواب بقيّة كفّارات الإحرام ح٧.

٤. انظر: مستند الناسك ١: ١٧٦، الواضح٣: ٣٣٥، المعتمد في شرح المناسك ١ = الموسوعة ٢٨: ٤٣٥.

فيقول: والله لأعملنه، فيحالفه (فيخالفه) مراراً، يلزمه ما يلزم (صاحب) الجدال؟ قال: لا؛ إنّا أراد بهذا إكرام أخيه، إنها كان ذلك ما كان (إنّها ذلك ما كان لله) فيه معصية، ابدعوى وضوح دلالتها على أنّ الحكم مترتّب على الحلف نفسه من غير دخل للمخاصمة، ولو كانت معتبرة لكان الأنسب أن يعلّل عدم ثبوت الكفّارة مثلاً بانتفاء الموضوع؛ إذ لا خصومة في مفروض السؤال بوجه، لا أن يعلّل الجواب بانتفاء المعصيّة في حلفه. ٢

ويلاحظ عليه: بأنّه اللهِ وإن علّى عدم وجوب الكفّارة بانتفاء المعصيّة في حلفه، لكنّه ابتدأ تعليل عدم وجوبها بـ (إنّها أراد بهذا إكرام أخيه)، وهو تعبير آخر عن انتفاء موضوع الوجوب، وهو الخصومة والنزاع، وأنّ التحالف المتبادل ليس نزاعاً واقعاً ولبّاً، وإن كان كذلك بحسب الصورة.

فتحصّل: أنّ المحرّم هو قول (لا والله) و(بلى والله) في خصوص مورد النزاع والمخاصمة، وأنّ الجدال المحرّم هو المنازعة والمخاصمة المؤكّدة بـ (لا والله) أو (بلى والله)، هذا.

وقال في كشف اللثام: والجدال في العرف: الخصومة، وهذه خصومة متأكّدة باليمين، والأصل البراءة من غيرها، وكأنّه لا خلاف عندنا في اختصاص الحرمة بها، وحكى السيّدان الإجماع عليه."

وقد اتخذ في الرياض من الإجماع المحكي عن المرتضى التي قرينة على حمل الروايات المفسرة للجدال بـ (لا والله) و (بلى والله) على الردّعلى العامّة في جعلهم الجدال مطلق الخصومة، لا أنّها في ردُّ على جعله الخصومة المؤكّدة باليمين، وهي التفاتة ذكيّة، ونكتة

١. وسائل الشيعة ١٦: ٤٦٦ ب٣٢ من أبواب تروك الإحرام ح٧.

٢. انظر: مستند الناسك ١: ١٧٦، الواضح٣: ٣٣٥، المعتمد في شرح المناسك ١ = الموسوعة ٢٠. ٤٣٥.

٣. كشف اللثام٥: ٣٦٩.

سيّالة، أقال السيّد شُخُ في الرياض: ونُقل عن المرتضى الإجماع عليه أيضاً [أي على أنّ الجدال هو الخصومة المؤكّدة باليمين]، وبمثل ذلك يمكن الجواب عن الصحاح المستفيضة وغيرها المفسّرة للجدال بها بإرادة الردّ بذلك على من جعل الجدال مطلق الخصومة، لا الخصومة الموكّدة باليمين ولو مطلقها. ٢

ولكن الشأن كلّه إثبات الصغرى، ولكنّها ممنوعة؛ فإنّ واضح الانتصار وظاهر الغنية دعواهما الإجماع على أنّ الجدال هو نفس قول: (لا والله) و(بلى والله)، فراجع متدبّراً. ٣

# الجهة الثانية: في اعتبار اجتماع: (لا والله) و(بلي والله) وعدمه:

مقتضى الجمود على قولهم المهم المهم

ولكن لا ينبغي التأمّل فضلاً عن الخلاف في عدم اعتبار اجتماعها، ويشهد لذلك ما هو ضروريّ من أنّ إحداهما تستعمل في مقام النفي، والأخرى في مقام الإثبات، ومن البيّن عدم اجتماعهما في مورد واحد، فيتحقّق الجدال لا محالة بأحداهما.٤ واجتماعهما في مورد واحد، بأن ينفي بـ (لا والله) كلام خصمه، ويثبت بـ (بلي والله)

الحع المراهات في الحمة المراهاة المراع

<sup>1.</sup> قال السيّد ابن زهرة - المتوفّى سنة ٥٨٥ هـ - في غنية النزوع: ١٦٠ > ويحرم عليه (= المُحرِم) الفسوق، وهو عندنا الكذب على الله تعالى، أو على رسوله، أو على أحد الأئمة من آل محمّد (عليهم السلام<، فلو كان مدّعي الإجماع من القدماء لجعلنا من دعواه الإجماع قرينةً على حمل الروايات - المفسّرة للفسوق بمطلق الكذب على إرادة الكذب على الله أو على رسوله أو على أحد الأئمة المحلّى.

٢ . رياض المسائل ٦ : ٣١٣.

٣. الانتصار: ٢٤٢، غنية النزوع: ١٦٠.

٤ . انظر: الحدائق الناضرة ١٥ : ٣٣٩ ، مستند الناسك ١ : ١٧٩ ، الواضح ٣: ٣٣٩ ، المعتمد في شرح المناسك ١ = الموسوعة ٢٨ : ٢٨٨ .

نفس كلامه، وإن كان محتمل الإرادة، ولكنّه بعيد غاية البُعد بعد وجود مصبّ واحد للإثبات مشفوعاً بـ (لا والله).

ويؤيّد ذلك لولم يكن شاهداً تعارف ومعهوديّة عطف إحداهما على الأخرى بالواو في الاستعمالات مع عدم إرادة خصوصيّة اجتماعهما، فعن أبي قتادة عن الرضائي قال: تجديد الوضوء لصلاة العشاء يمحو (لاوالله) و (بلى والله)، وقال محمّد بن عليّ بن الحسين قال: قال رسول الله يَهَا لَيْهَا لَتَجّار أمّتي من (لاوالله) و (بلى الله)..». "

و ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* مَالِكِ يَوْمِ الدِّين ﴿ والصلاة على من لم يُرسل ﴿ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِين ﴾ محمّد الأمين وآله الأطيبين.

مُقَالَىٰ: ١. انظر: تقرير الحجّ ١٩٦١.

٢٦ ٣. وسائل الشيعة ١٧: ٤٢٠ ب٥ من أبواب عقد البيع ٥.



٢ . وسائل الشيعة ١ : ٣٧٧ ب٨ من أبواب الوضوء ح٦ .

# شروط الذبح في المذاهب الإسلامية

محمّد حسين واثقى راد. ١

### ملخّص البحث:

الذّبح (أو النّحر) هو أحد الأعهال العبادية في الحجّ، ولهذا الذّبح شروطه الخاصّة به، منها ما أجمع عليه المسلمون كافّة. ولا بدّ للذّبح من أن يكون من الأنعام الشلاث المعروفة: الإبل والبَقر والغنم (أو الماعِز) وأن يُنحَر في (منى) في عيد الأضحى وثلاثة أيام بعد العيد. ويُشتَرَط أن يكون الحيوان صحيحاً وسالماً، وهذا موضع اتّفاق العلهاء، لكن، فيها يتعلّق بهاهية العيب وما هو الحدّ المقبول من العيب وما إذا بالإمكان النّحر حتى أواخر ذي الحجّة؛ وفي غير (مِنى). وهل يجوز الاشتراك في الذبيحة أم لا، فثمّة العديد من الاختلافات حول ذلك بين المذاهب الإسلامية. والسبب في ظهور تلك الاختلافات هو الروايات، والاستنباط من آيات القرآن والروايات والاجتهاد والقياس.

الكليات المفتاحية: الذّبح، الأنعام الثلاثة، الشروط، المذاهب، الحجّ، مِني.



١. أستاذ مساعد، جامعة (هنر)، قم.

#### الكليّات:

والفَرق بين (الهَدي) و (البَدَنة) أنّ الأوّل بمعنى ما يُهدى وفي السرع يُطلَق على الأنعام الثلاثة التي تُهدى للحرم؛ أمّا البَدَنة فهي ما يُسمن من الإبل لكن مع مرور الزّمان أطلِق هذا الاصطلاح على كلّ بعير يُنحَر كقربان وإن كان غير بدين. ٢

ورغم أنّ (الهَدي) بمعنى أيّ قربان، إلّا أنّ المُراد به هنا هو القربان الذي يُقَدَّم في الحجّ.

## شروط القربان في المذاهب:

يُعد تقريب القربان أحد أعمال في الحبّ الواجب، وهو واجب في نوعيْن من أنواع الحبّ الثلاثة إلّا إذا كان الشخص غير قادر من الناحية الماليّة على تقديم القربان وعندئذ ينبغى له أن يصوم عشرة أيّام بشروطها الخاصّة. والمعلوم أنّ القربان له شروطه الخاصّة

٢. أبو هلال العسكري، بيتا ١: ٣٠٣.



۱. المناوي محمدعبدالرؤوف ۱٤۱۰هـ ۱: ۷٤٠؛ الأزهري الهروي محمدبن أحمد ۲۰۰۱م ۱: ۲۰۲۰ الزبيدي محمد بن محمد (بدون تأريخ) ٤٠: ٢٩٠٠؛ ابن منظور محمد ١٤١٤ هـ ٨: ٣٤.

فليس للحاج أن يقدم أيّ حيوان كقربان وإن غلا ثَمنه، فالقربان يجب أن يكون من الإبل أو البَقر أو الغنم، وهذه حيوانات يتغذّى عليها جميع أفراد البشر وينقلون عليها متاعهم وهي متوفّرة في كلّ مكان. فها من حيوان يمكنه أن يأخذ مكان هذه القرابين وإن كان ثمنه غالياً.

وبصرف النظر عن كون هذه الأنعام الثلاثة تتصف ببعض المحاسن كمنع المنافسة غير الصحيحة أو التنزّل إلى حدّ الحيوانات الرخيصة وكذلك وفرتها جميعاً وقدرة الجميع على شرائها وما إلى ذلك، فقد تكون لهذه الأنعام الثلاثة ميزة لا نعلمها نحن.

وكما ذكرنا فإنّ لتقريب هذه الأنعام شروط خاصّة، فللحاجّ في بعض ظروف تقديم القربان أن يختار، فيما لا يحقّ له الاختيار تحت ظروف أخرى ولا بدّ له من مراعاة الشروط الشرعية.

وقد بين الفقهاء الشروط المذكورة تحت ستة عناوين هي: النّوع والجنس والسنّ والجسم والزمان والمكان.

## شروط النوع:

أجمع علماء المسلمين على أن يكون القربان واحداً من الأنعام الثلاثة المذكورة، أي الإبل والبقر (بها في ذلك الجاموس) والغنم (بها فيها الماعز) واتفقت جميع المذاهب على أنّه ما من شيء مقبول غير هذه ويُعدّ ذلك من الضروريّات ولم يَقل أحد بخلاف ذلك. ١

١. الشيخ الطوسي، ١٤١٥ هـ ١ : ٣٨٧ العلامة الحلي ١٤٢٠ هـ ١ : ٦٢٤ و ١٤١٣ هـ ١ : ٤٤١ ؛ فاضل المندي الأصفهاني ١٤١٦ هـ ٢ : ١٥٦ ؛ البحراني، ١٤٠٥ هـ ١٤١٠ ؛ السبز واري، ١٤٢٣ هـ ١ : ٣٤٧ الفيض الكاشاني، (بدون تأريخ) ١ : ٣٥٣ الحائري الطباطبائي ١٤١٨ هـ ٢ : ٢١٢ ؛ النراقي ١٤١٥ هـ ٢ : ٢٩٥ .

#### كراهة الجاموس:

رغم أنّ الإجماع قائم على أن يكون القربان من الأنعام الثلاثة إلّا أنّ هناك اختلاف طفيف في الرأي بشأن الجاموس وذكر البقر وذكر الإبل، فمن العلماء مَن اعتبرها غير جائزة ومنهم مَن قال بكراهتها، ومن الذين لم يجوّزوا ذكر البقر وذكر الإبل الشيخ الطوسي وابن حمزة ونجم الدين الحليّ. ا

وقد نُسِخَت هذه الفتوى بعد الشيخ الطوسي ولم يُفْتِ أحد بها بعده، وقد يكون ما قصده الشيخ الطوسي كذلك هو هذه الكراهة لأنّ الآخرين قالوا بذلك من بعده. ٢

وقال العلّامة المجلسي بأنّه لم يعثر على حديث يدلّ على كراهة الجاموس، وأمّا الفتوى التي تقول بعدم جواز أيّ حيوان آخر ما عدا هذه الأنعام الثلاثة فتستند إلى الآيتيْن الشريفتيْن (١٤٣ و ١٤٤) من سورة (الأنعام)، وجميع الروايات الواردة في باب القرابين ومنها رواية معاوية بن عيّار. وقد ذكر الكُلينيّ هذه الرواية بأسناد ثلاثة، حيث يتضمّن السّند الأوّل إبراهيم بن هاشم الذي لم يُوثَّق صراحة، ويتضمّن السّند الثاني محمّد بن إسهاعيل الذي يروي عن الفضل بن شاذان ولم يُوثَّق كذلك، وفي السّند الثالث يوجد اسم صَفوان ومعاوية بن عيّار وقد وُثِقًا. وروى الشيخ الطوسي

٦. الأردبيلي، ٢ : ٦٧ .



١. الشيخ الطوسي ١٤٠٧ه ١: ٣٨٩؛ و ١٤٠٠ه .. : ٢٥٧. وابن حمزة ١٤٠٨ه .. : ١٨٥ والحلي، نجم الدين : ١٤١٦ ١ : ٥٢٧ .

٣. ٢٠ ١٤ هـ ٨: ١٥.

٤. الكليني،٧٠٤ ه ٤: ٩٩١ ؛ الشيخ الطوسي،٧٠٧ هـ ٥: ٢٠٤.

٥. الأردبيلي، محمد بن علي ١ . ٣٨ .

كذلك في (التهذيب) عن موسى بن قاسم ووثّقه، المعاوية بن عهّار وهي صحيحة ومؤيّدة. ٢

ومع أنّ الرواية المذكورة عن معاوية بن عبّار عن الإمام الصّادق المُعِلَّة تتضمّن الأنواع الثلاثة من الأنعام وجاء فيها قوله: «فإن لَم تَجِد فَها تَيَسّر عليك!». "إلّا أنّ الفقهاء لم يُفسّروا هذه العبارة بغير الأنعام الثلاثة. ويُضاف إلى هذه الرواية أنّ جميع الروايات الواردة بشأن شروط القربان تدلّ على هذا الأمركها لم يَرد فيها أيّ نوع آخر غير تلك الأنواع الثلاثة.

وأفتى مذاهب أهل السنة أيضاً بذلك وإن لم يصرّح بعضهم بهذا، لكن عند بيان الشروط فإتهم لم يذكروا اسم حيوان غير الأنعام الثلاثة ولم يجيزوا تقريب غيرها؟ وهكذا فإنّ أيّ قربان غير هذه الأنعام الثلاثة غير جائز، ويُعدّ ذلك من ضروريّات الحجّ.

## الذكورة والأنوثة:

لم يشترط الشّرع شيئاً حول جنسية الأنعام في أن يكون ذكراً أو أنثى وبإمكان الحاجّ اختيار أيّ جنس شاء وإن كان بعضها مُفضّلاً. ومن الطبيعي أن يكون البعير

١. الأردبيلي، ٢: ٢٨٠.

۲. الأردبيلي، ۲ : ۲۳۹ .

٣. فرض الرواية هو فرض عدم التيسير، وعدم وجدان الوظيفة الإختيارية، (القايني).

المالكي، ابن عسكر (بدون تأريخ) ١ : ١٢١ ابن عبد البرّ (مجمع عليه) ١٩٩٤، ١ : ١٤٢ الحنفي: الشيباني (بدون تأريخ) ٢ : ٩٩٤ ؛ قدوري ١٤١٨هـ ١ : ٢٧؛ الجصاص ١٤٣١هـ ، ٢٠١٠ م.
 ٧ : ٣٢٣ ؛ ابن عابدين (بدون تأريخ) ٢ : ١٦٤ ؛ الشافعي: أبو إسحاق الشيرازي: (بدون تأريخ) ١ : ٤٣٣ ؛ زكريا الأنصاري ٢٢٤ ١هـ ١ : ٥٣٥ ؛ الشربيني ١٤١٥، ٢ : ٨٨٥ ننوى (بدون تأريخ) ١ : ٤٦١ ؛ الماوردي (بدون تأريخ) ١ : ١٠٨ ؛ الحنبلي الشيباني ٥ ٠ ٤ ١ ، ٣ : ٢٦٢ ؛ وابن قدامة عبد الله بن أحمد ٤ ١ ٤ ١ هـ ١ : ٥٣٥ ؛ المقدسي شمس الدين (بدون تأريخ) ٢ : ١٦٥ .

هـو الأفضـل ثـمّ يـأتي بعـده البقر ثـمّ الغنم ثـمّ الماعـز آخرهـا، والأنثـي منهـا أفضل من الذّكر. ١

### شرط السنّ:

ينبغي للقربان أن يكون بالغاً من حيث السن فقد ورد في الروايات وكلام الفقهاء كلمة (الثني)، و (الجذع)، في هذا الخصوص وأن تكون الإبل والبقر تَنياً ولا يهم في أن يكون الغنم جذعاً. وقيل أنّ (الثّني) ما كان عُمره من الإبل خمس سنوات ودخل في السنّ السادسة، والبقر والماعز أمّا سنة كاملة ودخلا في السنّة الثانية ولا مانع في أن يكون الغنم جذعاً. وتختلف الآراء حول مَن من الغنم يسمّى جذعاً، فقال بعضهم هو مَن أتمّ سنّة أشهر. وقيل بل الذي أكمل سبعة أشهر، وقيل بل الذي أكمل سبعة أشهر، وقيل بل الذي أكمل سبعة أشهر،

ومن الفقهاء مَن شكّكَ في ذلك وقال: أكمل سبعة أشهر أو ثهانية أو تسعة، الثانية وقال غيرهم بل يكون قد أكمل سنة ومعنى ذلك أنّه لا يلزم دخوله في السنة الثانية ويكفى أن يكون في أيّ سنّ كانت، الأوقال آخرون بشكل مطلق أنّه يكفى أن يكون

١. الشيخ الطوسي ١٤٠٠ه : ٢٥٧.

٢. أي: ما أتمّ من الإبل خمسة أعوام، ومن البقر ما أتمّ حولين، ومن الغنم ما أتمّ حولًا.

٣. وهو من الغنم ما كان عمره أكثر من ستة أشهر.

٤. العلامة الحلي ١٤٢٠هـ ١ : ٦٢٤ .

٥. الحلي، نجم الدين ١٨ ١٤ هـ ١: ٩٠ ؟ العاملي، الشهيد الأول.

٦. العلامة المجلسي ٢٠: ٨ ١٤٠٦.

٧. الصدوق، علي بن بابويه (بدون تأريخ): ٩٧ الصدوق محمد بن علي ١١٨ه .. ٢٤٣ ؛ والشيخ المفيد ١١٤ اهـ: ١١٨ والسيد مرتضى ١٣٨٧هـ: ١١٠ وسلار ١٠٤٥ : ١١٤ ؛ الشيخ الطوسي ١٤٠٧ هـ ٥: ٢٠٤ ؛ القاضى ابن البراج ٢٠١٦هـ ١: ٢٥٧ ؛ ابن زهرة ١٤١٨هـ: ١٨٩ والعلامة الحلي ١٤١٨هـ ١: ٣٣٣ ؛ الشهيد الأول ١٤١٤هـ ١ : ٤٣٨ ؛ الشهيد الثاني ١٤١٩هـ والعلامة الحلي ٢٤٢٠ .

جذعاً، ا ويتَّفق الجميع على أن يكون الغنم جذعاً وقال بعضهم بل ذلك إجماع الأمَّة. ٢ ولم يذكر الشيخ الطوسي (الجذع) في كتابه (الاقتصاد الهاديّ، ص ٣٠٧) وقال: «من الضّان يمشي في سواد وينظر في سواد ويبرك في سواد».

وبالنظر إلى الاختلاف الوارد حول سنّ الجنع فإنّ الدليل يشير إلى أنّ الجذع لا يكون في سنّ مُعيّنة أو خاصّة فلا نقول عنه أنّه بلغ ستّة أشهر أو سبعة أو ثمانية أو تسعة، بل يحصل بالنموّ الكافي. " ولهذا قال بعضهم إنّ الجذع لا يُقاس بالسنّ، أي، أنّه يُراد بالجذع النموّ الكافي الذي يتحقّ عبالشر وط الممكنة في سنّ ستة أشهر أو سبعة أو أكثر. وقال الشيخ في (المبسوط): إذا كان الخروف مولو داً لأبويْن شابّيْن فيكفي أن يكون عُمره ستة أشهر أو سبعة، وإذا وُلِد من أبويْن مُسنّيْن فلا بدّ أن يكون عُمره ثمانية أشهر. ٤

وبالاستناد إلى المطالب المذكورة يمكن الجمع بين الاختلاف في الرأى والقول: أن يكون نموّه كافياً بحيث لا يمكن تمييزه من الخروف الكامل.

ومُستند هذه الفتوى هو الروايات الصحيحة التي صرّحت بذلك ومنها: صحيحة عيص بن قاسم، ٥ وعبد الله بن سنان، ٦ وحماد بن عثمان، ٧ ومحمد بن مسلم؟ ٩ وأفتى

١. الشهيد الأول (بدون تأريخ): ٢٣٥ ؛ ابن شجاع القطّان ١٤٢٤هـ ١ : ٢٥٢، النجفي،١٣١٨ هـ : ١٥٠.

۲. الطباطبائي الحائري ١٤١٨هـ ٦: ١٢٤، النراقي ١٤١٥هـ ١٢: ٣١٠؛ النجفي ١٤٠٠هـ ١٩٩. ١٣٩، كاشف الغطاء ١٤٢٢هـ: ١٦٩.

٣. يمكن تقوم عنوان الجذع بالسنّ لا اشتراطه فلابد من الفحص اللغوى المناسب، (القايني).

٤. ١٣٨٧ه ١: ٣٨٨ والفاضل الهندي١٤١٥ه. ٦ : ١٥٦ ؛ والبحراني١٢٥١٤٠ ٢٢ ؛ النراقي ١٤١٥هـ ٢١: ١٦٠ ؛ النجفي ١٤٠٤هـ ١٩ : ١٣٩ وورد في كتب المعاجم كذلك: ابن منظور ۱۶۱۶هـ ۸: ۶۶.

٥. الشيخ الطوسي، ٥: ٢٠٦، ٦٨٨- ٢٧؛ العاملي ٩٠٤ هـ ١٤ : ٩٨، ١٨٦٨٥ . ٢ .

٦. الشيخ الطوسي، ٥: ٢٠٦، ١٨٩-٢٨.

٧. الشيخ الطوسي، ٥: ٢٠٦، ١٩٩٠.

٨. الشيخ الطوسي،٥ : ٢٠٥، ١٨٦\_ ٢٥ .

مذاهب أهل السنة بذلك أيضاً واتّفقت آراؤهم حوله.

وأمّا البقر والغنم والإبل فلا بدّ أن تكون (ثَنياً) أي، أن يكون عُمر الخروف سنة كاملة والبقر سنتيْن والإبل خمس سنوات كاملة؛ ويكفي (الجذع) من الغنم. وحول ماهية الخروف الجذع فهناك اختلاف في الرأي فمنهم مَن قال بأن يكون بديناً ومنهم مَن قال بأن يكون عُمره ستة أشهر أو ثمانية أو عشرة. فقال مالك: لا بدّ أن يكون ثنياً ويكفي أن يكون بديناً إذا كان جذعاً، وقال أبو زيد القيروانيّ: الجذع أن يكون عُمره سنة واحدة أو عشرة أشهر أو ثمانية أشهر، وقال القرافي: لا بدّ أن يكون ثنياً إلّا إذا كان من الغنم فيكفي أن يكون عُمره ستة أشهر أو ثمانية أشهر أو شانية أشهر أو سنة واحدة، وقال الشيباني: أن يكون ثنياً إلّا إذا كان من الغنم (وهو الجذع) فإذا كان بديناً كان ذلك كافياً، وقال السرخسيّ: إلّا الجذع من الضأن إذا كان عظيمًا، وقال بدر الدين العيني: والجذع من الضأن ما طعن في الشهر السابع. العيني: والجذع من الضأن ما طعن في الشهر السابع.

والحاصل من آراء الشيعة وأهل السنّة هو أنّ الضأن إذا بلغ الحدّ الكافي من النموّ بحيث لم يمكن تشخيصه عن الخروف الكامل يكون كافياً وإن لم يبلغ سنة.

۱. ۱۲۱۲ هـ ۱ : ۲۱۲.

۲. بدون تأريخ ۱ :۷۸ .

<sup>7.3991,3:331.</sup> 

٤. بدون تأريخ ٢: ٤٩٣ ؛ قدوري ١٤١٨ هـ ١: ٧٦؛ الجصاص، ١٤٣١ هـ ٧: ٣٢٣.

٥. ١٤٢هـ٤: ٢٤٢.

### سلامة الجسم وتمام الخلقة:

ومن شروط القربان الأخرى أن يكون سليم الجسم لكي تكون له قيمة مالية كافية وأن لا يقرّب أحدهم قرباناً ممّا لا يحتاجه أو لا قيمة تُذكَر له. يُضاف إلى ذلك فإنّ تقريب قربان مُعاب يُعدّ إهانة للحجّ كلّه وقد قال الله تعالى: ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُ وا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾. ا وفي المجامع الفقهية الشيعية فإنّ هناك أمريْن مهمّيْن لا بدّ من الاهتهام بهما:

١- أن لا يكون القربان مشوّها أو ناقص الخلقة، وأن يكون تامّ الجسم والأعضاء منذ والادته، وأن الا يكون مُصاباً بأيّ عيب أو تشوّه.

وقال بعض الفقهاء فيها يخصّ القربان: أن لا يكون مشوّهاً منذ الولادة، ٢ بينها أورد آخرون القَيد مع الاختيار،٣ ووفق هذا الرأي، إذا لم يكن القربان تامّ الجسم أو تعذّر شراؤه، فإنّ القربان المشوّه يكفي. وأمّا كون هذه الفتوى مطلقة، أي أنّها تشمل جميع العيوب أو أنّ هناك استثناءات مُعيّنة، فليس واضحاً، لكنّ ظاهرها يوحي إلى أنّه في حال الاضطرار فإنّه يمكن تجاوز أيّ عيب في القربان، إلّا أنَّ الاضطرار لا يكون إلّا إذا كان القربان التام الخلقة شحيحاً أو تعذّر شراؤه.

وهذا الشرط يشمل جميع العيوب منذ الولادة، وهو شرط علميّ ولا يشمل سوى العيوب الظاهرة.

ووضع بعض الفقهاء هذا الشرط تحت عنوان (أن يكون تامّاً) والمقصود به (تامّ

١. سورة آل عمران، الآية: ٩٢.

٢. الشيخ الطوسي، ١٤١١هـ ٢: ٧٠٢؛ القاضي ابن البراج، ٦٠٠١هـ ١: ٢٥٨ ابن حمزة ١٤٠٨هـ : ١٨١؛ ابن إدريس ١٤١هـ ١ : ٥٩٨ ويحيى بن سعيد، الحلي ١٤٠٥هـ : ٢١١ ؛ الشهيد الأول، ١٤١٠ : ٧٤؛ بـدون تأريخ : ٢٣٥؛ الكركي، ١٤٠٩ هـ ٢ : ١٦٠؛ الشهيد الثاني، ١٤٢٢هـ : مَيْقَالِيَ . ٢٦٠:

٣. ابن زهرة : ١٨٩، الكيدري : ١٦٣ السبز واري : ٢١٧ .

الخلقة) فقـد بحثوا في هذا الموضوع بشـكل مسـتقلّ عن العيـوب الطارئـة، ' وبالتالي فإنّ هناك إجماع حول ضرورة أن يكون القربان كاملاً منذ الولادة.

٧\_سلامة الجسم وخلوّه من العيوب: وأمّا الشرط الآخر فهو عدم وجود أيّ عيب في القربان، وبالطّبع فإنّ المقصود بذلك هو العيوب التي طرأت عليه فيها بَعد كالعمى والعَرج والضعف الظاهري أو يكون مُبَتّك الأُذن أو مكسور القَرْن أو خصياً أو مقطوع الذَّيْل أو مسنّاً أو مريضاً وما شابه ذلك، وهنالك إجماع بين الفقهاء في هذا الخصوص، وإن كان بعضهم ذكر مصاديق لذلك ومنهم مَن لم يذكر أيّ مصاديق له، وثمّة اختلاف طفيف حول المصاديق وشدّتها وضعفها؛ فقد ذكر الشيخ الطوسي الموارد التالية: أن لا يكون مثقوب الأَّذن أو مكسور القَرْن أو مريضاً أو أعرجاً أو أعمى، وذكر آخرون هذه العيوب أيضاً، والشاهد على هذه الشروط رواية عن النبيّ الأعظم الله في النقل. ٢ - الأعظم الله في النقل. ٢

وأمَّا أن لا يكون هناك أيّ عيب في القربان فمحلّ إجماع، فوفق البحوث والتحقيقات التي أُجريت حتى الآن فإنّ جميع الفقهاء أفتوا بذلك ولا خلاف بينهم عليه. ٣ ورغم أنَّـه لا خـلاف حـول الكليَّـات لكـن ثمَّة خـلاف في الجزئيـات حول كـون العيـب قابلاً للتشكيك، فقد قيّدوا الأعور والأعرج، أي، لا بدّ أن يكون ظاهراً، ولا إشكال فيها إذا كان بشكل جزئي وغير قابل للمشاهدة.

منَّقَالِي:

١. الحلّى نجم الدين، ١: ٢٣٦؛ العلامة الحلّى ١: ٣٣٣ وكتبه الأخرى؛ الشهيد الأول ١: ٤٣٧؛ الحلي جمال الدين، ٢: ١٩٦ ؛ الشهيد الثاني ٢: ٢٩٩، ٢٩٤ ؛ الأردبيلي ٧: ٢٧٥ ؛ العاملي الموسوي ٨: ٣٠؛ البحراني ١٧: ٩١؛ النجفي ١٩: ١٣٩.

٢. الشيخ الطوسي١٣٨٧ هـ ١ : ٣٨٧ ؛ الصدوق ١٤١٥ هـ ٢ :٤ والكليني١٤٠٧ هـ ٤ : ٤٩١ و٤ .797:

٣. الشيخ الطوسي ١٤١١هـ ٢: ٧٠١؛ القاضى ابن البراج ٢٥٧: هـ ١ ٢٥٧: وسائر الفقهاء حتى النجفي ٤٠٤هـ ١٤٠.

ولا خلاف كذلك بين مذاهب أهل السنة حول هذه الكليّات وأن لا يكون في القربان أيّ عيب واعتبروا معيار العيب النقص في الوزن، أي، لا ينقص شيء من لحم الحيوان، أو كان سبباً في ضعفه. وأمّا الفرق بين نظرة الشيعة وأهل السنّة فإنّ الشيعة لا يرون أنّ عدم وجود العيب يعني مجرّد وجود النقص في وزن الحيوان بل معناه اكتهال الموضوعية فيما يرى أهل السنّة أنّه لا ضرورة لاكتهال الموضوعية وأنّ المعيار هو النقص في الوزن.

وقال مالك والشيباني: أن لا يكون الحيوان ناقص الخلقة، ' وقال ابن عساكر: أن لا تكون فيه عيوباً فاحشة، ' وقال القرافي مثلها قال مالك والشيبانيّ. "

ورغم الإجماع على الكليّات إلّا أنّ هناك بعض الاختلافات في المصاديق والموارد الجزئية، وسوف نتناول ذلك فيها يأتي.

#### الضعف:

لا خلاف حول ضرورة أن لا يكون الغنم ضعيفاً، لكن، أيّ الأغنام يُعتبر ضعيفاً، ففي ذلك بعض الخلاف في النظر. فمن الفقهاء مَن عرّف (الضعف) قائلاً: أن لا تحتوي كليتاه أيّ دهون (إلية)، ولمّا كان الضعف قابلاً للتشكيك ويصعب تشخيصه لذا فقد ذكر الشيخ الطوسي وغيره المعيار لذلك وهو الضعف الشّديد، وقال آخرون

۱. ۱٤۱۳هـ ۱ : ۲۱٤ ابن أبي زيد، بدون تأريخ ١: ٧٨.

<sup>. 171:1.7</sup> 

٣. ١٩٩٤ ٤ : ٢٤٤٢؛ الحنفي: بدر الدين العيني ١٤٢هـ ٤ : ٢٨٥ ؛ الشافعي ١٤١هـ ٢ : ٢٤٥ ؛ زكريا الأنصاري ١٤٢٢هـ ١ : ٢٥٥ ؛ الشربيني ١٤١هـ ٢ : ٥٨٨ ؛ النووي ١٤٢٥هـ : ٢٦١ ؛ الماوردي ١٤١٥ ١ : ٨٠ ؛ الحنب لي : ابن قدامة عبدالرحمن أبوالفرج (بدون تأريخ) ١ : ٣٤ ؛ ابن مفلح محمد بن مفلح (بدون تأريخ) ٢ : ٢٦٢ إلى ١٧٠ .

٤. الشيخ الطوسي،١٣٨٧هـ ١ : ٣٨٩،٣٧٣ والفقهاء من بعدهـ حتى النجفي ٤٠٤هـ ١٤٨ . ١٤٨ .

عجز الخروف عن الرّعي مع سائر الأغنام. الشرط الواقعيّ (أو العلميّ):

تُعتبر بعض الشروط شروطاً واقعية، والشرط الواقعيّ هو ذلك الشرط الذي إذا كُشِف خلاف لم يكن كافياً، كأن يُقدَّم حيواناً آخر بدل الأنعام الثلاثة بسبب الاشتباه والخطأ، وعندئذ لابدّ من تقديم قربان آخر. وهناك شروط تُعتبر شروطاً علمية، أي، التأكّد أوّلاً من وجود الشروط المطلوبة ثمّ اكتشاف خلاف ذلك، وفي هذه الحالة يكون القربان كافياً وإن كان الوقت الذي تمّ فيه كشف الخلاف موضع بحث وتأمّل. فالسمنة هي شرط علميّ، ولا يشترط أن يكون الحيوان بديناً بالفعل، ولهذا، فإذا اشترى أحدهم القربان وكان متأكّداً من أنّه بدين ثمّ تبيّن له بعد ذلك أنّه ضعيف، كان ذلك كافياً، وإذا كان قد اشتراه بنيّة الضعف وكان ضعيفاً بالفعل فلا يكون كافياً، وإذا اشتراه بنيّة الضعف فتبيّن أنّه بدين كان ذلك كافياً.

وأمّا ما يتعلّق بالعيوب الأخرى فقال بعض الفقهاء: إذا اشترى أحدهم الحيوان ثمّ تبيّن أنّ فيه عيب ما، لم يكن ذلك كافياً، ولم يختلف الفقهاء في أصل هذه الفتوى على ما نعلم. ٢

ورغم أنّ العديد من الفقهاء لم يبحثوا في الخلاف حول ما قبل الذّبح أو بعده لكنّ الظاهر هو أنّه إذا تبيّن (العيب) قبل الذّبح فلا يكون كافياً إلّا إذا تعذّر تبديله أو كان في ذلك ما يكفى من العسر والحرج، أمّا إذا كُشف (العيب) بعد الذّبح كان ذلك كافياً،

١. ابن حمزة الطوسي ١٤٠٨هـ: ١٨٥؛ والكركي ١٤١٤هـ ٣: ٢٤٤ و ١٤٠٩هـ ٢ : ١٦٠ والشهيد
 الثاني، ١٤١٣هـ ٢ : ٢٩٨؛ الطباطبائي الحائري، ١٤١٨هـ ٦ : ٤١١ .

٢. الشيخ الطوسي ١٤٠٠ هـ ق: / ٢٥٧؛ ابن أبي عقيل (بدون تأريخ): / ١٠٣؛ و... الشهيد الثاني الشيخ الطوسي ٢٠٤٠ هـ ق: / ٢٧ وقد أورد في (شرح اللمعة) صور هذه المسألة وهي ثمانية أقسام ١٤١٠ هـ ق: ٢/ ٣٥؛ ق: // ٢٩٠ هـ ق: ١٤١٨ هـ ق: ٨/ ٣٥؛ النجف ع ١٤١٠ هـ ق: ١٤/ ١٤٠.

كما قالـوا: أجزأت! فيما قال آخـرون - ومنهم الشـهيد الثـاني: «أمَّا قبله فـلا، أمَّـا المَعِيبَةُ ف لا تجزئ مطلقاً». او يتضح من كلام الشهيد الثاني أنّ العيب شرط واقعي.

الضعف والاضطرار: قال بعض الفقهاء: إذا لم يكن بمقدور الشخص شراء قربان بهـذه الأوصاف يكفى الضعيف منه، ٢ وأمّا مُستند هذه الفتوى فهو الروايات التالية: عيص بن قاسم عن الإمام الصّادق اليِّلا، " ومَنْصُور عن الإمام الصّادق اليِّلاء على ومعاوية بن عمار عن الإمام الصّادق اليِّلا، ٥: والحلبي عن الإمام الصّادق اليُّلا، ٦ ورواية أخرى عن الإمام على اليُّلا، ٧ ومحمد بن مسلم عن أحدهما، ٥ وسيف بن منصور عن الإمام الصّادق السِّلْا ٩

ولم تجوّز مذاهب أهل السنة كذلك الضعيف من الحيوان لكنّهم يعرّفون الحيوان الضعيف تعريفاً آخر، فمن المالكية مَن قال: أن يكون الحيوان عاجزاً عن الرّعي مع سائر الأغنام، وقال آخرون: أن يكون ذلك ظاهراً. وقال الشيبانيّ: إذا كان الحيوان عاجزاً عن الرّعي فلا يجوز نحره، ١٠ وقال القرافي: أن لا يكون

١. ١٤٢٢ هـ ق : / ٧٦ ؛ و١٤١٤ هـ ق : ١/ ٤٣٩.

٢. الشيخ الطوسي ١٤٠٠ هـ ق: ٢٥٧؛ ابن أبي عقيل (بدون تأريخ):/ ١٠٣؛ القاضي ابن البراج ١٤٠٦ هـ:١/ ٢٥٨؛ الشهيد الأول ١٤١٧: ١/ ٤٣٨.

٣. الكلينسي، ١٤٠٧ هـ ق: ٤/ ٤٩٢ وفضيل؛ الكليني، ١٤٠٧ هـ ق: ٤/ ٤٩٢ وياسين الضرير؛ الحرّ العاملي ١٤٠٩ هـ ق: ١١٣/١٤.

٤. الشيخ الطوسي، ١٤٠٧ هـ ق:٥/ ٢١١.

٥. الشيخ الطوسي ١٤٠٧ هـ ق: ٥/ ٢١٢.

٦. الكليني ١٤٠٧هـ ٤ : ٨٩٩ .

٧. الصدوق١٤١٣هـ ٢: ٤٩٨.

٨. الحرّ العاملي ١٤٠٩هـ ١٤ . ١١٣ .

٩. المصدر السابق.

١٠.١٠ ١٤ هـ ١٤ ٢١٤ ابن أبي زيد، بدون تأريخ ١: ٧٨ ؛ ابن عسكر عبدالر حمن (بدون تأريخ) ١: ١٢١.

الحيوان ضعيفاً في الظاهر. ١

وقال أصحاب المذهب الحنفيّ: أن يكون واضحاً وبديناً، ٢ وقال ابن مودود: «ولا العجفاء التي لا تنقى»، ٣ وفسّر آخرون الضعيف بقولهم: «لا مُخّ فيها». ٤

لابد من القول هنا إن هذا التفسير غير قابل للرؤية، وبالتالي فإن الحجّاج سيقعون في العديد من المشاكل وقد لا يكون الخبير بذلك موجوداً في (مِني)، فيكون هذا المعيار في الفتوى غير قابل للتطبيق.

ويبدو أنّ الضعف هو أمر عُرفيّ بحيث يمكن لأيّ شخص تحديده ومن آثاره أن لا يكون الخروف نشيطاً وقد يكون السبب هو المرض أو غيره، وإن كان الفقهاء قد خاضوا في مسألة المرض بشكل مستقلّ.

### المكسور القَرْن:

فيا يتعلّق بموضوع القَرْن فثمّة حالات ثلاث: أنّ الحيوان الذي كان ينبغي أن يكون له قَرْن لا يملك قرناً في أصل خلقته؛ أن يكون قرنه الداخلي والأصلي مكسوريْن؛ أن يكون الغلاف الخارجيّ للقرن مكسوراً. فأمّا ما لم يكن له قرن أو كان غلاف قرنه مكسوراً في أصل خلقته، فالجميع متّفقون على ما نعلم بأنّه لا إشكال في ذلك، مكسوراً في أصل خلقته، فالجميع متّفقون على ما نعلم بأنّه لا إشكال في ذلك، م

۱. ۱۹۹۶م ۲: ۲۶۶ .

٢. الميداني (بدون تأريخ) ١: ٢٢٢.

٣. ١٤٢٦هـ ١: ١٨٦ ؛ زكريا الأنصاري١٤٢٢هـ ١: ٥٣٠ ٥٤ ؛ الشربيني ١٤١٥هـ ٢: ٥٨٨ ؛ النووي٥٤٢هـ ١: ١٨٦ ؛ الشافعي: البغوي١٤١٨ ، ٤٢ ؛ الحنبلي: ابن مفلح الراميني،١٤٢٤هـ ٢: ١٦٢ إلى ١٧٠ .

٤. حجاوى المقدسي، الإقناع، ١: ١٠١عـ٩٠٩ و١: ٩٥ ؛ العمدة (بدون تأريخ)١: ٢٠٦ العثيمين،١٤١٨هـ٧: ٤٣٩ ابن مفلح إبراهيم بن محمد، المقنع١٤١٨، ٣: ٢٥٠ .

٥. الشيخ الطوسي ١٣٨٧ هـ ١ : ٣٨٨ ؛ وسائر فقهاء الشيعة حتى النجفي ٤٠٤ هـ ١٤١ . ١٤١ .

ومُستند هذه الفتوى رواية جميل بن دراج عن الإمام الصّادق اليِّلا , ا

وثمّة خلاف بين مذاهب أبناء العامّة حول هذا، فالمالكية تقول: إذا كان قرنه مكسوراً وينزف دَماً ففي ذلك إشكال، أمّا إذا كان قد شُفي من ذلك فلا إشكال فيه . ٢

وأمّا الحنفية فقالوا بشكل مُطلق أنّه لا إشكال في ذلك لأنّ القرن لا يـؤكل، "وقال الشافعية إنّه لا إشكال إذا كان الحيوان مكسور القرن سواء أكان ينزف أو لا ينزف، وسواء أكان شفي أم لم يُشفَى، فوامّا فقهاء الحنابلة فاختلفوا في ذلك، فمنهم مَن قال: إذا كان مُعظم القرن مكسوراً ففي ذلك إشكال، وقال ابن قدامة عبد الله بن أحمد إنّه لا إشكال فيه إذا لم يكن له قَرن، وقال ابن مفلح إبراهيم: إذا كان مُعظم القرن مكسوراً حتى الغلاف الخارجي ففيه إشكال. "

## العَرج:

قيّد الفقهاء (العَرج) ما بين (البَيِّن) و(الواضح)، وهذا ما ورد في الروايات أيضاً، وقيّد جميع الفقهاء أن يكون البَيِّن والواضح قد بلغ حدّاً لم يكن بإمكان الحيوان الرّعي

١. الصدوق، ١٤ ١٣هـ ٢: ٤٩٧؛ الشيخ الطوسي، ٧٠ ١٤هـ ٥ : ٢١٣ ؛ الكليني، ٧٠ ١٤هـ ٤ : ٩٩١ .

٢. مالك: المدونة ١٤١٥هـ ١: ٥٤٦؛ ابن أبي زيد (بدون تأريخ) ١: ٧٨؛ ابن عبد البر٠٠٤، ١: ٢٠٠ القرافي ١٩٩٤م ٤: ١٨٤.
 ابن عسكر عبد الرحمن (بدون تأريخ) ١: ١٢١ القرافي ١٩٩٤م ٤: ١٤٤.

٣. الحنفي: الشيباني (بدون تأريخ) ٢: ٤٩٣ ؛ السرخسي ١٤٢هـ٤: ١٤٢ .

٤. الشافعي ١٤١هـ ٢: ٢٤٥ ؛ أبوإسحاق الشيرازي (مكروه) بدون تأريخ ١: ٤٣٣ ؛ زكريا الأنصاري ١: ٢٣٥ ؛ الشربيني ١٤١هـ ٢ : ٨٨٥ النووي ١٤٢٥هـ ١: ٤٦١ ؛ البلقيني: (إذا كان القرن المكسوريؤتّر في اللحم وقلّته ففيه إشكال) ٤: ٢٦٥ ؛ الماوردي ١٠٠٠ .

٥. ٣: ٥٧٥\_٥٩٥ ؛ ابن قدامة عبد الرحمن (بدون تأريخ) ١: ٣٤.

٦. ٣: ٢٥٠ ؛ والحجاوي المقدسي (بدون تأريخ)١: ٢٠١ـ٤٠٩ و (بدون تأريخ)١ : ٩٥ .

مع سائر الأغنام. أوقال المالكية: إنّ معيار العَرج هو أن لا يكون الحيوان قادراً على المشي على رجليه، وقال غيرهم أن يكون بالغاً وفاحشاً وظاهراً، أوقال الشافعية أيضاً أن لا يكون قادراً على الرّعى مع سائر الأغنام. "

#### العمى:

يُعتبر العمى من العيوب التشكيكيّة التي تبلغ نسبتها من واحد إلى مئة في المئة، وله فذا قيّدوا ذلك بالوضوح، أي، المشاهدة، بحيث يُلاحَظ ذلك بالعين أو أن تُرى علائمه وآثاره من خلال المشي والرّعي؛ وقد أجمع الفقهاء على ذلك على ما نعلم، ومستند هذه الفتوى هو إحدى الروايات. ٥

واتّف ق علماء أهل السنّة كذلك على أصل العَمى أو ضعف البصر، لكنّهم اختلفوا في شدّة البصر وضعفه وملاك ذلك، فمن المالكية مَن عبّر عن ذلك بالنّصف وقال آخرون: بل إذا كان ضعيفاً، ومنهم مَن قال: لا إشكال إذا لم يكن ذلك بيّناً. وقالوا: إذا

۱. الشيخ الطوسي ١٤١هـ: ١٠٧؛ القاضى ابن البراج: ٢٥٧؛ ابن حمزة: ١٨٣؛ ابن زهرة ١٤١هـ
 ١٩١: ابن إدريس ١٤١هـ: ١٩٦٠؛ الكيدري ١٤١هـ: ١٦٢؛ الحلي نجم الدين ١٤٠٨هـ
 ١: ٢٣٥؛ الحلي يحيى بن سعيد ١٤٠٥هـ: ٢١١؛ فاضل آبي ١٤١٧هـ: ٣٦٧؛ العلامهـ
 الحلّي ١٤١٠هـ: ٣٣٠؛ ١٤٠١هـ: ١٤٠٠.

٢. مالك: ١٤ ١٣ هـ ١: ١٢ ١ و ١٤ ١ هـ ١: ١٢ ١ ابن عبد البر١: ٢١١ ابن أبي زيد (بدون تأريخ)١: ٨٧ ابن عسكر بدون تأريخ ١: ١٢١ القرافي (أن يكون ظاهراً)٤: ١٤٤ وقال الحنفية: لا يمكنها الرّعي من الغنم: قدوري ١٤١٨هـ ١: ٢٧ ؛ السرخسي: لا يمكنها السير إلى محلّ الذّبح ١٤١٤هـ ٤ : ١٤٢ ؛ ابن مودود الموصلي ١٤٢٦هـ ١ : ١٨٦ .

٣. أبو إسحاق الشيرازي (بدون تأريخ) ١: ٤٣٣ ؛ الماوردي ١٥،١٤١٥، ١٠: ٨٠؛ ابن قدامة أحمد ٣: ٥٩٥\_٥٩٥ ، وسائر فقهاء الشافعية .

٤. الشيخ الطوسي ١٤١١هـ ٢: ٧٠١؛ القاضى ابن البراج ٢٠٤١هـ ١: ٢٥٧؛ وسائر فقهاء الشيعة إلى النجفي ١٤٠٤هـ ١٤١ .

٥. الصدوق،١٤١٣هـ ٢: ٤٩٦.

كان نصف بصره قد ذهب فلا إشكال فيه ١، وقال غيرهم: إذا كان العَمى بسيطاً فلا إشكال في ذلك.٢

وأمّا الحنفية فالملاك عندهم أن يكون العَمى أكثر من الثلث، وقال الشيباني: إذا كان قد ذهب أكثر من ثُلث بصر الحيوان فلا يكفي، بينها اعتبر أبو يوسف وذفر أنَّ الملاك هـو النّصـف" وقال السرخسيّ: إذا كان ضعف بصره أكثر من الثلث ففيه إشـكال، وأمّا ابن شبجاع فقيد روى عن أبي حنيفة قوله: على أن لا يكون أكثر من الرّبع. ٤ وعرّف الشافعية ملاك العَمى بالظاهر وقال غيرهم: إذا كانت الحدقة قد تـضرّ رت أو ابيضٌ مُعظمها ففي ذلك إشكال، ولا إشكال إذا كان ذلك قليلاً. ٥

وقال الحنابلة: إذا كانت عين الحيوان تالفة ففي ذلك إشكال ولكن لا إشكال إذا كان بصره ضعيفاً لأنّ لحمه لم يتلف، والمعيار هو أنّ لا تكون الأعضاء القابلة للأكل ناقصة. ٦

فيه ملاحظة، لأنَّه الفرق بين العمى وضعف البصر.

## الخصى:

يُطلَق اصطلاح (الخصى) على الحيوان الذكر الذي قُطِعت بيضتاه؛ واتَّفق الفقهاء

١. مالك: الشيباني،١٤ هـ: ٢١٤.

٧. مالك: سحنون،١٠١٥،١٠١،١٠١ ابن أبي زيد (أن يكون بيّناً) بدون تأريخ ١:٧٨؛ ابن عبد البر (لا إشكال فيهإذا كان قليلاً) ١: ٢٠٠ القرافي ٤ : ١٤٤.

٣. بدون تأريخ ٢: ٤٩٣ ؛ قدوري ١٤١٨هـ ١ : ٧٦ .

٤. ١٤١٤هـ ٤: ١٤٢ ؛ الميداني (بدون تأريخ) ١: ٢٢٢ ابن مودود الموصلي ١٤٢٦، ١: ١٨٦ .

٥. أبو إسحاق الشيرازي (بدون تأريخ) ١: ٤٣٣ زكريا الأنصاري ١: ٥٣٢-٥٤٩ ؛ والشربيني ١٤١٥هـ ٢: ٨٨٥؛ الماوردي ١٥: ٨٠.

٦. ابن قدامة أحمد ٣: ٧٤٥ـ٥٩٥؛ ابن قدامة المقدسي ٣: ٢٥٠؛ ابن مفلح شمس الدين المقدسي ٦: ١٧٠ إلى ١٦٢

جميعهم على أنّه لا يجوز أن يُقَرّب مثل هذا الحيوان (ما عدا ابن عقيل الذي اعتبر ذلك مكروهاً)، ا إلّا إذا لم يملك الحاجّ غيره؛ وأمّا الحيوان الذي دُقّت بيضتاه فقد اعتُبر مكروهاً وإذا ذُبِح الخصي فإنّه لا يكفي ويجب تقريب قربان آخر غيره إلّا إذا لم يملك الحاجّ غيره. ٢

#### الروايات:

وأمّا مستند تلك الفتوى فهو الروايات التالية: مُحَمَّد بن مسلم عن أحدهما، ٣ وعبدالرحمن بن الحجّاج عن الإمام الكاظم والإمام الصّادق اليَّكُ، ٤ وأبو بصير عن الإمام الصّادق اليَّكُ، ٥ وعلاء عن أحدهما، ٢ ومحمّد بن نصر . ٧

وثمّة اختلاف بين الشيعة وأبناء العامّة حول هذا الشرط، فأبناء العامّة يُجيزون الخصي والذي دُقّت بيضتاه لعدم تأثير ذلك على لحمه بل ربّا زاد ذلك في بدانته.^

١. مجموعة الفتاوي، بيتا: ١٠٢.

٢. الشيخ الطوسي ١٣٨٧هـ ١: ٣٨٨؛ أبي عقيل: ١٠٢؛ القاضى ابن البراج، ٢٠٤هـ ١: ٢٥٧؛
 ابن حمزة: ١٨٥؛ ابن زهرة، ١٩١: ١٠؛ ابن إدريس ١٤١هـ ١: ٥٩٦ وسائر الفقهاء إلى النجفي ١٤٠
 ١٤٥.

٣. الشيخ الطوسي، ١٤٠٧هـ ٥: ٢١١.

٤. المصدر السابق.

٥. الكليني، ١٤٠٧هـ ٤ : ٤٨٩ .

٦. الحرّ العاملي، ١٤٠٩ هـ ق: ١٠٦/١٤.

٧. المصدر السابق.

٨. مالك: ١: ١٤ ١٢ ابن عبد البر (بدون تأريخ) ١: ٢٢ والقرافي ١: ١٤٧ الحنفي: الشيباني (بدون تأريخ) ٢: ٢٩٣ البن عبد البر (بدون تأريخ) ٢: ٢٩٣ السافعي: زكريا تأريخ) ٢: ٢٩٣ السرخسي ٤: ١٤١ ؛ ابن مودود الموصلي ٢٤٢ هـ ١ : ٢٩٥ الشافعي: زكريا الأنصاري ٢٤٢ هـ ١ : ٢٩٥ - ٥٩٥ ؛ الشربيني ٢ : ٨٨٥ ننوي ١ : ٢٦١ ؛ الحنبلي: ابن قدامة عبد اللهـ بن أحمد ٣: ٥٩٠ ابن قدامة شمس الدين (بدون تأريخ) ١: ٣٤ ابن مفلح إبر اهيم بن محمد ٣: ٢٥٠ .

# المقطوع الأُذُن:

أجمع الفقهاء على عدم جواز الحيوان الذي قطع قسم من أُذنيْه أو شُقّت أو قُطعت كلَّها، ولا فرق في ذلك في مكان الشقّ أو القطع، وأمّا إذا كانت أُذُناه مشقوقة لكنّها مُعلَّقة أو كانت مثقوبة فلا إشكال في ذلك، او أمّا مستندهذه الفتوى فهو الروايات التالية:

الحلبي عن الإمام الصادق اليالا، ٢ وأحمد بن محمد بن أبي نصر ، ٣ وأبو حفص عن الإمام الصادق الله عنه ولا خلاف بين الشيعة وأهل السنة حول أصل هذا الشرط بل في مقداره، فأهل السنة يقولون: إذا لم يكن للحيوان أذُّن في أصل خلقته ففي ذلك إشكال، وإذا كان مقدار القطع أو الشقّ قليلاً فلا إشكال في ذلك، وإذا كانت مُعظم الأُذُن مقطوعة ففيه إشكال.°

ونفس هذا الكلام قالته الحنفية لكنّهم اختلفوا في تفسير (مُعظم)، فالشيباني ينقل عـن أبي حنيفـة قوله: الثّلث؛ أمّا أبو يوسـف وذفر فقـالا: النّصف؛ وقال ابن شـجاع نقلاً عن أبي حنيفة: المعيار هو الرّبع؛ وقال بعضهم بشكل مطلق: إذا كان القطع أو الشقّ قليلاً فلا إشكال في ذلك، وقال آخرون: على أن لا يكون جزء من أُذنية مقطوعاً. وفيها يتعلُّق بالشـقّ ففيه اختـلاف في الـرأي، فمنهم مَن جـوّز ذلك.

الحنفية: قال الشيباني: إذا كان القطع أكثر من الثلث ففيه إشكال؛ وقال أبو يوسف وذفر: النّصف هو المعيار.٦

١. الشيخ الطوسي ١٤١١ هـ ق ٢: ٧٠١؛ ابن أبي عقيل ١٤١٠ هـ ق : ١٠٢ وسائر الفقهاء.

۲. الكليني ۱٤٠٧ هـ ق ٤ : ٤٩٠ .

٣. الشيخ الطوسي ١٤٠٧ هـ ٥ : ٢١٣ .

٤. الكليني، ١٤٠٧ هـ ق ٤ : ٩٥٠ .

٥. مالك، المدونة ١ : ٥٤٨ ؛ ابن أبي زيد (بدون تأريخ) ١ : ٧٨ ؛ ابن عبد البر ١ : ٢٦٤ القرافي ٤ : ١٤٤.

٦. بدون تأريخ ٢: ٤٩٣.

وقال قدّوري: إذا كان كلّ الأُذُن أو مُعظمها مقطوعاً، اوقال السرخسيّ: إذا كان مُعظم الأُذن مقطوعاً ففيه إشكال، و(مُعظم) عند أبي حنيفة هو أكثر من الثُّلث، لكنّ ابن شجاع نقل عن أبي حنيفة قوله: إذا كان القطع أكثر من الرّبع. ٢

وقال الشافعية: إذا كانت الأُذُن مشقوقة ففي ذلك إشكال أمّا إذا لم يكن للحيوان أذُن في أصل خلقته أو كانت قد قُطِعت وسقطت ففي ذلك إشكال وإن كان القطع بسيطاً. " وقال الحنابلة: إذا لم يكن للحيوان أُذُن في أصل خلقته أو كانت صغيرة أو مشقوقة أو قُطِع منها شيء بسيط وسقط فلا إشكال في ذلك، وإن كان ذلك مكروهاً؛ لكن، إذا كان قد سقط من الأُذُن أكثر من النّصف ففيه إشكال. 3

# مقطوع الذّيل:

لم يُفْتِ بعضهم بشكل قاطع بشأن الحيوان الذي قُطِع ذيله بل قالوا: يكفي الأقرب، وهذا الشرط لا يشمل سوى الماعز والبقر والإبل. ٥

ولم تبحث المصادر الشيعية في موضوع (الذَّنب) لكن بالاستناد إلى ما قيل في هذا الشأن من أنّ القربان لا ينبغي أن يكون معيباً، لا بدّ من القول: إذا كان ذيل الخروف

۱.۷۱:۱هد۱:۲۷.

٢. ١٤١٤هـ ٤ : ١٤٢ ؛ الميداني (بدون تأريخ) ١ : ٢٢٢ ابن مودود الموصلي١٤٢٦هـ ١ : ١٨٦ .

٣. الشافعي (بدون تأريخ) ١: ٤٣٣؛ زكريا الأنصاري ١: ٥٣٢ - ٥٤٩ ؛ الشربيني ١: ٣٠٧؛ النووي
 (بدون تأريخ) ١: ٤٦١ . ٨: ٤٦ ؛ البلقيني ٤: ٢٦٥ الماوردي ١٥ : ٨٠٠ .

٤. ابن قدامة عبد اللهبن أحمد ٢٠: ٥٩٥ ما ابن بن قدامة، شمس الدين (بدون تأريخ) ١: ٣٤؛
 ابن مفلح إبراهيم بن محمد ٢: ٢٥٠ .

٥. العلامة الحيلي (والأقرب إجزاء البتراء)، ١٤٢٠ هـ ١: ٦٢٥ ؛ الشهيد الأول ١: ٤٣٧ ؛ العاميلي الموسوي ٨: ٣٣ ؛ السبزواري ٢: ٦٦٧ و ١: ٣٥٠ ؛ فاضل الهندي ٦: ١٦٤ ؛ البحراني ١٩ : ٩٩ ؛ الطباطبائي ٦: ١٦٤ ؛ النراقي ١١ : ٣١٥ ؛ النجفي ١٤ : ١٤٣ (ولم يجوّز هـ بعضهم)؛ الشهيد الثاني (فلا يجزئ... والأبتر) ٢: ٢٨٩ .

مقطوعاً وساقطاً ففيه إشكال. وقالت مذاهب أبناء العامة: إذا كان مُعظم الذّنب مقطوعاً فلا يجوز؛ لكنَّهم اختلفوا في مقدار المقطوع، فقال بعضهم الثَّلث وقال آخرون النّصف هو المعيار الأقرب، كما بحثوا الذّنب والذّيل كذلك. فمن المالكية، قال ابن عبد البر": إذا كان الذّنب مقطوعاً من أساسه ففيه إشكال، وإذا كان جزء منه قُطِع فقط فلا إشكال فيه. ا

الحنفية: اختلف فقهاء الحنفية حول ذلك، فقال بعضهم بشكل مطلق: لا إشكال في ذلك إذا لم يكن له ذَنب في أصل خلقته أو كان مقطوعاً، وقال آخرون: إذا كان مقطوعاً ففي ذلك إشكال؛ وقال غيرهم: إذا كان جزء منه قد قُطِع فلا إشكال في ذلك.

وقال الشيبانيّ: إذا كان أكثر من ثُلثه مقطوعاً ففيه إشكال؛ وأمّا أبو يوسف وذفر فاعتبروا النّصف هو المعيار، ٢ وقال قدّوري بشكل مطلق: أن لا يكون مقطوعاً، ٣ وقـال السر خـسيّ: الحـدّ الفاصل بـين القليـل والكثير عنـد أبي حنيفـة هو أن يكـون أكثر من الثَّلث؛ أمَّا أبو شجاع فنقل عن أبي حنيفة قوله: هو الرَّبع، ٤ وقال ابن مودود الموصليّ: إذا كان القطع أقلّ من الثلث فلا إشكال في ذلك. ٥

وقال زكريا الأنصاريّ: إذا كان مقطوع الذّيل منذ ولادته فلا إشكال في ذلك، ٦ وقال الشربينيّ: إذا كان القطع أكثر من ذلك ففيه إشكال، ٧ وقال ابن حجر الهيتميّ:

1.1:773.

٢. بدون تأريخ ٢: ٤٩٣ .

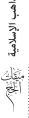
٧٦: ١هـ ١٤١٨.٣

3.31316\_3:731.

٥. ٢٢٦ هـ ١ : ١٨٦ .

. 0 : 9-047: 1.7

٧. ١٤١٥ هـ ٢ : ٨٨٥ .



يُشترط أن لا يكون القطع في اللسان والضّرع واللحم وإن كان ضئيلاً، وقال البغويّ: إذا لم يكن للخروف أُذُن أو ذيل في أصل خلقته، أو للإبل ذنب في أصل الخلقة ففيه إشكال، وقال الماورديّ: إذا لم يكن للحيوان ذنب في أصل خلقته أو كان مقطوعاً ففي ذلك إشكال وإذا لم يكن له ذنب في أصل خلقته فلا إشكال فيه، وإذا كان مقطوعاً ففي ففي ذلك إشكال وإذا لم يكن له ذنب في أصل خلقته فلا إشكال في الذّنب المقطوع، ففي ذلك إشكال، وقال ابن قدامة عبد الله بن أحمد: لا إشكال في الذّنب المقطوع، أمّا إذا كان عضواً من الأعضاء التي تُؤكَل كالذّنب مقطوعاً ففيه إشكال، وقال ابن قدامة شمس الدّين: إذا لم يكن للحيوان ذَنب سواء في أصل خلقته أو كان مقطوعاً فلا إشكال في ذلك؛ وإذا كان الذّنب وعضو آخر يـؤكَل قد قُطِع ففيه إشكال. °

وقال ابن قدامة المقدسيّ: قال ابن حنبل: إذا كان مقطوع الذّنب ففيه إشكال، وقال ابن مفلح شمس الدين المقدسيّ: هنالك قولان حول الذّنب المقطوع، والصحيح أنّه يكفي، لكن رُوي عن ابن حنبل أنّه لا يكفي. وقال حجاوي المقدسيّ: إذا لم يكن الحيوان يملك ذنباً في أصل خلقته فليس كافياً وقال عثيمين: الصحيح هو أنّه إذا لم يكن يملك ذنباً في أصل خلقته أو كان مقطوعاً فلا إشكال في ذلك، أمّا إذا كان الذنب قد قُطِع فلا يكفي. ٩

P. V: 073.



۱. ۲۰۷:۱هـ۱:۷۰۳.

۲. ۸: ۲٤.

۳. ۱۵: ۸۰

<sup>. 090</sup>\_0V8: 7.8

٥. بدون تأريخ ١: ٣٤.

<sup>7.7:007.</sup> 

الي ١٦٢:٦,٧ إلى ١٧٠.

۸. بدون تأريخ۱ :۹۵.

وأمَّا الشافعية فقالوا: قال زكريا الأنصاريِّ: إذا لم يكن للحيوان لبناً أو ذنباً أو ذيلاً في أصل خلقته ففيه إشكال، وقال الشربيني: إذا كان جزء من الذّنب قد قُطِع فلا إشكال فيه أمّا إذا كان مُعظم الذّنب مقطوع ففي ذلك إشكال. ٢

وقال الميدانيّ: إذا كان مقطوع الذنب ففي ذلك إشكال.٣

### النّقص في اللبن:

لم يبحث جميع الفقهاء موضوع النّقص في اللبن، وقال بعضهم إنّه لا يجوز. وقال ابن أبي عقيل: «ولايضحّي بالحداء وهي التي ليس لها إلّا ضَرعًا واحدًا»، ٤ وقال العلامة الحليّ: قال ابن أبي عقيل: كذلك. ° وربها يندرج أحياناً في العيب العام.

وقال فقهاء أهل السنة: إذا كان لبنها قد جفّ أو انقطع فلا يكفى ذلك؛ وقال ابن قدامة شمس الدين: «ولا تُجزئ ما قُطع منها عضو كالألية والأطباء»، ٦ وقال حجاوي المقدسيّ: «ولا تُجزئ الجداء». ٧

وقال عثيمين: «قوله: والجداء، أي: لا تجزئ أيضاً، والجداء هي التي نشف ضَرعها»، ^ وقال البغوي: «... وإن لم يكن لها ضرع أو كانت يابسة الضرع - يجوز؟ لأنَّ العجل يجوز، ولا ضرع له، وفي مقطوعة الضرع وجهان». ٩



<sup>. 0 8 9</sup>\_077: 1.1

<sup>. 0 1 1 . 7</sup> 

٣. بدون تأريخ ١: ٢٢٢ .

٤. بدون تأريخ: ١٠٣.

٥. ٤: ٨٨٢ .

٦. بدون تأريخ ١: ٣٤.

٧. بدون تأريخ ١: ١ - ٤ - ٩ - ٤ .

٨. ٢٢٤١ ـ ٨٢٤١هـ٧: ٥٣٥.

P. A: Y3.

#### الهرم:

لم يَر الفقهاء مانعاً إذا كانت أسنان الحيوان ساقطة بسبب الهرم وتقدّم السنّ وإن لم يبحثوا في تلك الموارد أصلاً، وهذا دليل على عدم وجود أيّ إشكال في ذلك.

قال الشهيد الثاني: «و... مجزية، وكذا الهرم»، المستند ذلك رواية منقولة عن الإمام الصادق الله ٢.

ولم يعتبر فقهاء أهل السنة أيضاً الهرم مانعاً، فقال ابن عبد البرّ: إذا كان الحيوان هرماً لكنّه كان بديناً فلا إشكال في ذلك وإن سقطت أسنانه. ٣

وقال الحنابلة: لا إشكال في ذلك؛ وقال عثيمين: إذا كانت أسنان الحيوان ساقطة في الأصل ففي ذلك إشكال، أمّا إذا كانت صغيرة فلا إشكال في ذلك، وقال ابن مفلح إبراهيم بن محمد: «سقط بعض أسنانها تجزئ في أصحّ الوجهين». ٦

#### المرض:

قال معظم الفقهاء: إنَّ وجود أيَّ نوع من المرض وإن كان بسيطاً ففيه إشكال، وقال ابن حمزة الطوسي: «والمريضة البيَّنة»، لكنَّ الأفضل الاستشهاد بالقَيد المشهود.^

۲.۱: ۲۹۹، النراقي ۲۱: ۳۱۷.

ر مي . ٢. الصدو ق١٤١٣هـ ٢: ٤٩٦ .

<sup>7.1:773.</sup> 

٤. ابن مفلح شمس الدين المقدسي ٦: ١٦٢ إلى ١٧٠؛ الحجاوي المقدسي (بدون تأريخ)١:
 ١٠٤-٩-٤٠.

<sup>0.7731</sup>\_1731@\_V:P73.

۲. ۳: ۰ ۰ ۲ .

٧.: ١٨٦؛ ابن إدريس ١: ٩٧ العلامة الحلي ٨: ٢٦٠ و ١١: ١٨٧ الشهيد الثاني :٢٥٨ و ١٤١٣هـ ٢: ٢٩٩ الأردبيلي ١٤٠٣هـ ٧: ٢٧٥؛ النجفي ١٤٠ .

٨. ربم يندرج المرض في العيب، (القايني).

#### الروايات:

ومن الروايات التي بيّنت شروط القربان رواية الحلبيّ، وأبي بصير، ٢ ومُعَاويَة بن عَــَّارِ عن الإمام الصّـادق اليَّلِيَّ، ٣ والنَّو فيليّ، ٤ وداود الرقيي، ٥ عن الإمـام الصادق اليَّلِيّ. ٦-

وقال أهل السنة أيضاً إنّ المرض الذي يتسبب في الهلاك وفساد اللحم فيه إشكال سـواء قـلّ أو كَثـر، ومـن ذلـك (الجَـرب). وقـال المالكيـة: إذا كان المـرض بيّنـاً وظاهـراً وسبباً لفساد اللحم ففيه إشكال سواء قل أو كثر.

وقال مالك: لا تجوز المريضة التي فسدت بسبب مرضها، ٧ وقال سحنون: المريضة التهي بـانَ مرضهـا،^ وقال ابـن عبد الـبرّ: الجربـاء،٩ وقال القـرافي: الجـرب، ١٠ والمريض البين. ١١

وقيال الشيافعية مثل ذلك وأوردوا شم ط البيّن: «والجرب قليليه وكثيره مرض كىتن». ۱۲



١. الكليني، ١٤٠٧ هـ ق ٤ : ٤٨٩ .

٢. المصدر السابق.

٣. الكليني ١٤٠٧ هـ ق ٤: ٤٩٠ .

٤. الكليني، ١٤٠٧ هـ ق ٤: ٩٩٠ـ٤٩ .

٥. الكليني، ١٤٠٧ هـ ق ٤: ٤٩٢ .

٦. الكليني، ١٤٠٧ هـ ق ٤: ٩٩٠ـ٤٩ .

<sup>. 118: 1 = 1817.</sup> 

٨. ١٤١٥ هـ ١:٧٤٥ .

P. 1:773.

<sup>. 188:8.1.</sup> 

<sup>. 1 &</sup>amp; V : E . 1 1

٢٤. ٢: ٢٤٥ ؛ أبو إسحاق الشيرازي (بدون تأريخ) ١: ٤٣٣ ؛ زكريا الأنصاري ٢: ٥٣٦ . ٢

وقال الحنابلة: إذا كان المرض موجباً لفساد اللحم ففيه إشكال ومن ذلك الجرب وإن قلّ. ا

## محلّ الذّبح في مِنى:

اتَّف ق فقهاء الشيعة على أن يكون الذَّبح في (مِني)، ٢ ومستند هذه الفتوي الرواية التي نقلها إبراهيم الكرخي عن الإمام الصّادق الله."

## مكّة مكان النّح :

ورد في بعض الروايات أنّ مكّـة كلّها مكان لذبح القرابين بحسب رواية معاوية بن عمّار، ٤ وقد حمل الشيخ الطوسيّ هذه الرواية على القربان المستحبّ والعُمرة كما ورد في رواية إبراهيم الكرخيّ. ٥

وفيها يخص موضوع ذبح القربان في (مِني) يمكننا البحث فيه من جهات:

أوَّلاً: أن يكون هناك تعيّن وموضوعية فمعظم أعمال الحبّ كالطواف في المسجد الحرام حول البيت وشروع الطواف من الحجر والوقوفين وغيرها تمتاز بالموضوعية وهي غير قابلة للتغيير. وكذلك أصل تقريب القربان وأن يكون من الأنعام الثلاثة فه و يمتاز بالموضوعية؛ وعليه، فإذا ثبت أنَّ الذَّبح في (مِني) يتَّصف بالموضوعية وأنَّه

١. ابن حجرالهيتمي ١: ٣٠٧ النووي (بدون تأريخ) ١: ٤٦١ البلقيني، ٤: ٢٦٥ ؛ ابن قدامة بن أحمد ٢٠١٤ ٥٩ ٥ ، الحجاوي المقدسي (بدون تأريخ) ١ : ٢٠١ ـ ٤٠٩ ؛ العثيمين ٢٢ ١ ١ ٤٢٨ هـ

٢. الشيخ الطوسي ٢ : ٧٠١ القاضي ابن البراج ٢٠١٦هـ ١ : وسائر الفقهاء .

٣. الكليني ٧٠ ١٤ ه ٤ : ٤٨٨؛ الشيخ الطوسي ٢: ٢٦٣ ؛ الحرّ العاملي ١٤ : ٨٨ .

٤. الشيخ الطوسي ٢ : ٢٦٤ و٥: ٢٠٢ .

٥. الشيخ الطوسي ٥: ٢٠٢ وأبان بن عبد الأعلى عن الإمام صادق٧ الطوسي ٥ : ٢١٤ ؟ الحرّ العاملي، ١٤: ٨٩.

لابد من ذبح القربان هناك فلا شكّ في أنّ الخروج عن ذلك غير جائز؛ ويمكن الاستنباط من قيام الرسول الأعظم عَلَيْ بالذّبح (في الحديبية خلال العمرة) أنّه لا موضوعية في الذّبح في مكّة أو (مِني).

ثانياً: لا موضوعية في الذّبح في (مِنى) إلّا أنّ ظروف ذلك اليوم حيث كان عدد الحجّاج قليلاً وكان المكان في (مِنى) خالياً وكان الناس المُستهلكون والمُقرّبون للقرابين وجميع الحيوانات متوفّرة في ذلك المكان ممّا أوجبَ الذّبح هناك، وهذا هو السبب الذي ذُكِر لأجله (مِنى)؛ لكن، في الوقت الحاضر حيث لم يَعُد المكان في (مِنى) يسع كلّ تلك الجموع من الحجيج أو الاحتفاظ بالحيوانات هناك وصعوبة حضور المُستهلكين في ذلك المكان، يجوز الذّبح خارج (مِنى) وإن كان لا بدّ من مُراعاة القريب فالأقرب من باب الاحتياط.

ثالثاً: إذا افترضنا أنّ المكان في (مِنى) يمتاز بالموضوعية، يمكن القول بأنّ الذّبح خارج (مِنى) جائز من باب العسر والحرج، لأنّ في الظروف الحاضرة لايمكن الذبح في منى إلّا أن يصنع مكان متوفر في طبقات. ٢

رابعاً: قال تعالى: ﴿حَقَّىٰ يَبْلُغَ الْهَدْىُ مَحِلَّهُ ٥٠ وفي ذلك تصريح بأنّ القربان له محله الخاص به، وقال سبحانه: ﴿هَدْيًا بَالِغَ الْكَعْبَةِ ٤٠٠ يعني أنّ المحلّ الخاصّ بالقربان هو الكعبة، ولمّا كان الذّبح يتمّ في (مِنى) فإنّ في ذلك دليل على أنّ المقصود ليس الكعبة بل المقصود هو الحجّ، وفي هذه الحالة فإنّ (مِنى) لا يمتاز بأيّ موضوعية. ٥

ولا يـرى أهـل السنة أيضـاً أيّ موضوعيـة في (مِنـي) بـل يشـترطون في ذلـك الحرم.



١. مجرد احتمال لا يساعد عليه دليل، بل الدليل على خلافه، (القايني).

٢. ادلة الحرج لا تفي بالمدعى، (القايني).

٣. سورة البقرة، الآية ١٩٦.

٤. سورة المائدة، الآية ٩٥.

٥. لابد من معالجة النص الدال على تعيين المحل، (القايني).

وعلى هذا يكفى الذبح خارج منى وهذا يساعد توفر الشرايط.

## يوم الذّبح:

فيم الخصّ يـ وم الذّبح فـ إنّ ثمّة أربعـ قه مواقـ ف متّفـ ق عليها وموقـ ف واحـ د مُحتَلف ليه :

أ) لا يجوز الذّبح قبل يوم العيد.

ب) أنّ أيّام الذّبح أربعة تبدأ من يوم العيد.

ج) يجوز الذّبح طيلة أيّام ذي الحجة.

د) لا يجوز الذّبح بعد ذي الحجّة. ١

وأمّا الموقف المُختَلف عليه فهو: إذا لم يذبح الحاج القربان في (مِنى) خلال أربعة أيام وتأخّر في ذلك فهل يعني أنّه آثِم أم لا؟ ويكمن الاختلاف في أنّه هل يُعتبر جواز التأخير إلى آخر ذي الحجّة اختياريّاً أم تكليفياً؟ أي، إذا لم يتمّ تقديم القربان خلال الأيام الأربعة المذكورة فهل معنى ذلك أنّ الحاجّ لم يعمل بالحكم التكليفيّ فيكون قد قضى عن ذلك ويكون مُذنباً؟

نقل الأردبيليّ عن العلّامة الحليّ قوله في (المنتهى) أنّه يكون مذنباً، وقال البحراني في (المنتهى): «ولو ذبح في بقية ذي الحجة أجزأ وأثِم». "لكن هذه العبارة لم تَرد في (المنتهى) بل أورد العلّامة عبارة العلّامة الحليّ في (الشرائع) بالشكل التالي: «إذا عرفت

١٠ الشيخ الطوسي ١: ١٣٧١؛ ابن أبي عقيل (بدون تأريخ): ١٠٢: ؛ القاضى ابن البراج ١: ٢٥٩؛ ابن حمزة الطوسي : ١٨١، ابن زهرة : ١٩١؛ ابن إدريس ١: ٥٩٥؛ وسائر الفقهاء إلى النجفي ١٩ : ١٣٣.

<sup>7.</sup> V: FO7.

<sup>.</sup> ٧٦: ١٧.٣

هذا فإنّه يجب تقديم الذبح على الحلق بمنى، ولو أخّره أثم و أجزأ، وكذا لو ذبحه في بقيّة ذي الحجّة جاز». \ وعبارة الحليّ هذه في (الشرائع) التي أوردها العلّامة كما هي تدلّ صراحة على أنّ تقديم الحَلق على الذّبح إثم لكنّ تأخير القربان إلى آخر ذي الحجّة ليس إثماً لذكره كلمة (جاز) ولم يَقُل (أثِمَ) وقوله: (وكذا) بمعنى الجواز، أي، أنّ حكم تأخير القربان حتى آخر ذي الحجّة يتساوى مع حكم تأخير القربان عن الحلق في الجواز فقط، لكنّها ليسا متشاجين من حيث الإثم، وإن كان بعضهم قد استنبط أنّها متشامان من كلّ جهة وأنّ عبارة الحليّ تدلّ على ذلك.

ويبدو أنَّ أوَّل مَن نقل هذه العبارة هو نجم الدين الحليّ في (الشرائع): «ويجب ذبحه يوم النحر...» ٢٠ ثـم أورد آخرون العبارة بعينها، مثل العلامة الحليّ والشهيد الثاني. ٣

والعاملي الموسويّ هو أوّل مَن ذكر عبارة الحليّ من (الشرائع): «وقوله: ويجب...» وقال إنَّ وجوب الذَّبح في يـوم العيـد هـو رأى علمائنـا وأغلـب علماء أبنـاء العامّـة، ثمّ ذكر العبارة الثانية وقال: إنَّ وجوب تقديم الذَّبح على الحلق هو أحد الآراء في هذا الموضوع؛ ثمّ ذكر العبارة الثالثة: «وكذا لو ذبحه في بقية ذي الحجة جاز» وقال في شرح ذلك: هـذه العبارة تقتضي كونه يستطيع الذّبح بشكل اختياريّ في سائر أيّام ذي الحجّة وهو ما صرّح به الشيخ أيضاً في (المصباح). ٤

والظاهر أنَّه لم تُراعى الدقّة في عبارة الحليّ في (الشرائع) لأنَّ كلمة (وكذا) لا تعني الكفاية والإثم: «أجزأ وأثِمَ» بل تعني مجرّد الجواز كما قال في آخر ذلك: «جازَ»؛ وأمّا



١. ١٨١:١١هـ ١٤١٢.١

۲. ۲۰۱۱هـ ۱: ۲۳۵.

<sup>.</sup> TAV: T\_a1818.T

٤. ١١٤١١هـ ٨: ٢٧.

إذا كان المقصود (أثِمَ) كذلك لقال في آخر كلامه: «أجزأ وأثِم». والحقيقة أنّ كلمة (جازَ) لا تتناسب مع (أثِمَ) بحيث تعني: (يجوز له وأثِم) في الوقت نفسه. والصحيح أن يُؤتى بكلمة (أثِمَ) و(أجزأ) معاً ويعني ذلك أنّه كافٍ لكنّه آثِم في نفس الوقت، لأنّ ذلك يتضمّن بحثين: أوّ لاً: إذا تأخّر فهل يكفي ذلك أم لا؟ فقال في ذلك: يكفي، ويكون هذا باستعمال كلمة (أجزأ). ثانياً: هل يجوز له ذلك أم لا؟ وهذا لا يُقال باستعمال كلمة (جازَ).

وظاهر العبارة كما استنبط العاملي الموسويّ أنّه إذا قدّم الحلق ثمّ أتى بالقربان بعده فقد أثِم، وليس معناه إذا أخّر القربان حتى آخر ذي الحجّة فقد أثِم، لأنّ ههنا موضوعان: أحدهما ترتيب تقديم القربان على الحلق وثانيهما تأخير القربان حتى آخر ذي الحجّة. ففي الموضوع الأوّل فإنّ الحاجّ قد أثِم لكنّه لم يأثم في الموضوع الثاني. لكن، إذا كان تأخير القربان حتى آخر ذي الحجّة إثماً كذلك فلا بدّ من القول إنّه إذا أخّر القربان بعد الحلق حتى آخر ذي الحجّة فقد ارتكب إثمين معاً، أحدهما تأخيره عن الحلق وثانيهما تأخير القربان حتى آخر ذي الحجّة.

#### الروايات:

لم يرد من الموارد الأربعة المذكورة في الروايات سوى واحد منها، وهو أنّ أيّام الذّبح في (مِنى) هي ثلاثة (كليب الأسديّ عن الإمام الصّادق اليّلِا، ومحمّد بن مسلم عن الإمام الصّادق اليّلا، ومنصور بن حازم الإمام الصّادق اليّلا، ومنصور بن حازم عن الإمام الصّادق اليّلا، ومنصور بن حازم عن الإمام الصّادق اليّلا، إلّا أنّ بعض الروايات ذكرت أربعة أيّام (علي بن جعفر عن

١. الكليني، ١٤٠٧هـ ٤: ٨٨٧ و ١٤٠٧هـ ٥ : ٢٠٣.

٢. الكليني، ١٤٠٧هـ ٤ : ٤٨٧، الشيخ الطوسي٢ : ٢٦٤ و٥ : ٢٠٣.

٣. المصدر السابق.

٤. الشيخ الطوسي، ٥: ٢٠٤.

الإمام الكاظم التِّكُّ ، ١ وعيَّار الساباطيُّ عن الإمام الصَّادق التُّكُّ. ٢

والظاهر في هذه المجموعتيْن من الروايات أنَّ ثمَّة تعارض بينها، ٣ لكنَّ الفقهاء أفتوا بكلتَيْها، وأمّا سائر الموارد فلم يأت ذكرها في الروايات.

### أهل السنة:

قال المالكية: يمكن للحاجّ أن يقرّب خلال ثلاثة أيّام فإن لم يستطع ذلك أمكنه الذَّبح بعدها، وقال الحنفية: ثلاثة أيام في الحرم نهاراً، وقال المالكية: أربعة أيام ويجوز الذَّبِح ليلاً في الحرم، وقال الحنابلة: ثلاثة أيام في الحرم نهاراً.

ويـرى المالكيـة أنَّ وقـت الذَّبح هو ثلاثـة أيام والمشـهور عندهم عدم جـوازه في الليل كذلك، أمّا مكان الذّبح فمكّة. ٤

وقـال الحنفيـة: لا بـدّ مـن ذبح القربـان في الحـرم في الأيـام الثلاثـة ويجوز الذّبـح ليلاً و إن كان مكر و هـاً.٥

وقال الشافعية: يجوز ذلك في يوم العيد وأيام التشريق الثلاثة، كما يجوز (عندهم) الذّبح ليلاً ونهاراً، وإن كان الذّبح ليلاً مكروهًا وذلك لإمكانية وقوع الخطأ وقد لا يكون الفقراء حاضرين عندها، ولا يكفى القربان إذا كان قبل تلك

١. الشيخ الطوسي ٢ : ٢٦٤ و٥: ٢٠٢.

٢. الشيخ الطوسي ٢ : ٢٦٤ و٥ : ٢٠٣ .

٣. لاتعارض، فإنّ ثلاثة أيام بعد العيد من أيام الذبح، لا إنّ أيام الذبح ثلاثة أيام، (القايني).

٤. مالك، المدونة، ١ : ٥٥٠؛ (يُذبَح في مكّة) ٢ : ١٤٠؛ أشرف المسالك ١٢١: ١٢١؛ ابن عبدالبر ١ ٤٢٢: و٥: ٢٣٧ ؛ القيرواني،١ : ٥٦٠ ؛ القرافي (قال: نقل الإكمال عن مالك أنّه يكفي في الليل)،

٥. قدوري ١: ٧٦. ابن مودود الموصلي ١: ١٧٣. بدر الدي العيني ٤ ظ٤٨٧؛ ابن عابدين ١٤١٢ هـ ٢: ٢١٦؛ السرخسي محمد بن أحمد ١٩: ١٩: ؛ الطحاوي أحمد بن محمد ١ : ٥٣٧ .

الأيام الثلاثة أو بعدها. ١

وأمّا الحنابلة فقالوا: الأغلب ثلاثة أيام، يُقَدُّم القربان يوم العيد ويوميْن آخريْن بعده؛ وأمّا عثيمين فقال إنّ أيام القربان أربعة وإنّه لابدّ من ذبح القربان داخل الحرم، ولم يجوّز ذلك في الليل. ٢ وقال المرداوي: يوم العيد فقط؟ ٣ وقال عثيمين محمّد بن صالح: «نقول: إنَّ وقت الذبح يستمرّ مِن بعد صلاة العيديوم النحر إلى آخر أيام التشريق». ٤

### الاشتراك في القربان:

فيم يتعلَّق بموضوع الاشتراك في القربان في حال الاختيار، فنقول: أنَّ المراد من جواز الاشتراك وعدمه هو القربان في حج التمتع في مني، لكن الأضحية المستحبة لا مانع فيها من الاشتراك. أجمع الشيعة على أنّه غير جائز، لكن، ومنذ عهد الشيخ الطـوسيّ إلى الآن قـال معظـم فقهائهـم أنّ ذلـك جائـز في مـوارد ضرورة الاشـتراك وأنّ ذلك الاشتراك يجزئ عن خمسة أنفار وسبعة أنفار وسبعين نفراً، وهم يحملون الرواية التي تتضمّن الكفاية بشكل مطلق على القربان المستحبّ. °

الروايات: قال على بن أحمد: إذا كان الأشخاص الخمسة من بيت واحد فيكفي ذبح بقرة واحدة، وقال إنّ هنالك رواية لا تجيز ذلك سوى لشخص واحد. وإذا كان

١. الشافعي ٢: ٢٤٨ ؛ النووى: ٢٦١ ، ابن عبد البر١ : ٤٢٣ ؛ زكريا الأنصاري (بدون تأريخ)١: ٤٩٣؛ الماوردي٤: ٣٧٨؛ أبو إسحاق الشيرازي (بدون تأريخ) ١: ٤٣٢ ؛ الشربيني ٢: ٣١١ .

٢. أحمد بن حنبل ٢: ٣٦٧ و ٥٧٥ ؛ المقدسي عبد الرحمان ١ : ٢٣٤ .

٣. ٤ : ٦٨ ؛ ابن قدامة ٣ط ٣٨٤ ؛ ابن قدامة المقدسي عبد الرحمن (بدون تأريخ)٣: ٥٥٥ .

مَنْقَالُ: ٤٦١:٧.٤.

٥. الشيخ الطوسي٥: ٢٠٦؛ القاضي ابن البراج ١: ٢٥٧؛ ابن حمزة: ١٨١؛ ابن زهرة: ١٩١؛ ابن إدريس ١: ٥٩٥ ؛ وسائر الفقهاء إلى النجفي ١٩ : ١٢٣ .

القربان غالي الثّمن فإنّ خروفاً واحداً يجزئ عن سبعين نفراً. ١

وفي حال الضرورة عندما لا تكون النفقة كافية وكان القربان غالي الثّمن فإنّ البعير والبقرة والخروف يجزؤون عن سبعة أنفار إلى سبعين نفراً. ٢

وهناك روايات تصرّح بأنّ ذلك لا يجزئ سوى عن شخص واحد، "ومنها ما ذكر بشكل مطلق أنّ القربان الواحد يجزئ عن سبعة أنفار. أ

وثمّة روايات أخرى اشترطت أن تكون نفقة الأفراد واحدة، مثل رواية معاوية بن عهّار، ويونس بن يعقوب عن الإمام الصّادق الله المّام المّام الصّادق الله المّام المّام المّام المّام المّام المّام المّام منفرّقين، والبعير عن عشرة أنفار . ^

وحمل الفقهاء الاختلاف في الروايات على الضرورة وأن يكون ذلك بدل القربان الغالى الثمن إن لم يكن بمقدور الحاجّ شراؤه.

#### أهل السنة:

اختلف فقهاء أهل السنّة حول موضوع الاشتراك في القربان، فالمالكية لم يجوّزوا

١. ابن بابويه ؛ الصدوق: ٢٤٣ و : ٢٧٤ يحيى بن سعيد الحلي : ٢١٢ .

٢. الكليني، ١٤٠٧ هـ ق ٤: ٢٩٧ ـ ٤٩٧ حمران عن الإمام الصادق الله ؟ الشيخ الطوسي ٢: ٢٦٧ و٥:
 ٢٠٩ : زيد بن جهم عن الإمام الصادق الله .

٣. الحلبي، عن الإمام الصادق اللي الشيخ الطوسي ٢ : ٢٦٨ ٢٦٦ و٥ : ٢٠٩ ـ ٢٠٥ و٥ : ٧٠٥.

٤. يونس بن يعقوب عن الإمام الصادق الله الصدوق، ٢: ٤٩١، ووهيب بن حفص عن الإمام الصادق الله الصدوق، ٢: ٤٩١.

٥. الشيخ الطوسي ٧٠٠ هـ ٥ : ٢٠٨ .

٦. المصدر السابق.

٧. المصدر السابق.

٨. المصدر السابق.

ذلك، وأجاز الحنفية البقرة أو البعير للإجزاء عن سبعة أنفار بهذا الشرط وأن يكون جميعهم يقصدون تقريب القربان وأن يذبح الحيوان المقرّب كقربان فقط.

وأمّا الشافعية والحنابلة فأجازوا أيضاً البقرة والبعير للإجزاء عن سبعة أنفار سواء أكان جميعهم ذلك بينها قصد الخيوان كقربان أم قصد بعضهم ذلك بينها قصد الآخرون اللحم.

وأمّا المالكية فلم يجوّزوا الاشتراك، فيما قال الحنفية بكفاية البقرة أو البعير للإجزاء عن سبعة أنفار بشرط أن يكون جميعهم قاصدين تقريب الحيوان كقربان، للإجزاء عن سبعة أنفار سواء أكانوا جميعهم يقصدون بالحيوان القربان أم لم يكونوا كذلك. "

وأمّا الحنابلة فقالوا بكفاية البقرة أو البعير للإجزاء عن سبعة أنفار سواء أكانوا جميعهم قاصدون به القربان أم كان بعضهم كذلك وبعضهم غير ذلك. ٤

## الذّبح في الليل:

لم يُفت أحد من الشيعة بالذّبح في الليل، وورد في الروايات جواز ذلك لِمَن كان خائفاً بحسب رواية عبد الله بن سنان عن الإمام الصّادق (المَيْلُ) ولا سيّما بالنسبة لِمَن نوى الرّمي في الليل ، ورواية محمّد بن مسلم عن الإمام الصادق (المَيْلُ). ٢

١. ابن عبد البر ٢ : ٤٢٠ و٥: ٢٣٧ القرافي ٣٥٤.٣٥.

٢. الحنفي: قدوري ١ : ٧٦؛ الميداني بيتا ١ : ١٧٤.

٣. الشافعي (بدون تأريخ) ٢: ٢٤٤؛ أبو إسحاق الشيرازي (بدون تأريخ) ١: ٨١ زكريا الأنصاري
 ١: ٥٨٨-٥٤٥؛ الشربيني ٢: ٨٨٨ .

٤. حجاوي المقدسي (بدون تأريخ) ١: ٩٥؛ العمدة (بدون تأريخ) (بدون مطبعة) ١: ٢٠٦؛ ابن
 مفلح ٣: ٢٥٠؛ ابن قدامة عبد الرحمن (بدون تأريخ) ١: ٣٤؛ العثيمين ٧: ٢٢١.

٥. الحرّ العاملي ١٤٠٩هـ ١٤: ٩٤.

٦. المصدر السابق.

- ١. ابن أبي زيد القيرواني، متن الرسالة، دارالفكر، بدون تأريخ.
- ٢. ابن أبي عقيل، الحسن بن علي، مجموعة الفتاوي، قم، الطبعة الأولى، بدون تأريخ.
- ٣. ابن الأثير الجزري، مبارك بن محمد، النهاية، مطبعة (إساعيليان)، قم، الطبعة الأولى، بدون تأريخ.
- ٤. ابن إدريس الحلّي، محمد بن منصور، السرائر، منشورات (دفتر انتشارات اسلامی)، قم، ۱٤۱۰ هـ ق.
- ٥. ابن بابويه، الصّدوق الأوّل، على بن بابويه، مجموعة الفتاوي، الطبعة الأولى، قم، بدون تأريخ.
- ٦. ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد، المنهاج القويم، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- ٧. ابن حمزة الطوسي، محمد بن على، الوسيلة، منشورات مكتبة آية الله النجفي، ١٤٠٨ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- ٨. ابن زهرة الحلبي، حمزة بن على، غنية النزوع، مؤسسة الإمام الصّادق (عَليه السلام)، ١٤١٧ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
  - ٩. ابن عابدين، محمد أمين، رد المحتار، دار الفكر بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ.
- ١٠. ابن عبد السر، أبو عمريوسف، الاستذكار، دار الكتب العلمية، بسروت، بدون تأريخ.
  - ١١. ابن عسكر: أشر ف المسالك، بدون تأريخ، بدون مطبعة.
- ١٢. ابن قدامة المقدسي، أبو محمد، الكافي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، أَمِيَّاكِ ١٤١٤ ه\_.

- ١٣. ابن قدامة المقدسي، أبو الفرج، شمس الدين، الشرح الكبير، مصر، بدون تأريخ.
  - ١٤. ابن قدامة، أبو محمد... المغنى، مكتبة القاهرة، ١٣٨٨هـ.
- ١٥. ابن قدامة المقدسي، عبد الرحمن، العدة في شرح العمدة، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٢٦هـ.
- 17. ابن مفلح، إبراهيم بن محمد، المبدع في شرح المقنع، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨ هـ.
- ١٧. ابن مفلح الراميني، محمد بن مفلح، الفروع، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ هـ.
- ۱۸. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر بيروت الطبعة، الطبعة الطبعة الطبعة الطبعة الطبعة
- ۱۹. ابن مودود الموصلي، عبد الله بن محمود، الاختيار لتعليل المختار، دار الكتب العلمية بيروت، ١٤٢٦ هـ، الطبعة الثالثة.
- ٢. أبو إسحاق الشيرازي، إبراهيم بن علي، المهذب، دارالكتب العلمية، بدون تأريخ.
- ٢١. أبو هلال العسكري، الحسن بن عبد الله، الفروق اللغوية، دار العلم القاهرة مصر، بدون تأريخ.
  - ٢٢. أحمد بن حنبل، مسائل أحمد، دار الهجرة، ١٤٢٥ هـ، الرياض، بدون تأريخ.
- ۲۳. الأردبيلي، أحمد بن محمد، مجمع الفائدة، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)، 18.۳ هـق، الطبعة الأولى، قم.
- ٢٤. الأزهري الهروي، أبو منصور محمد، تهذيب اللغة، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.

- ٢٥. البحراني، آل عصفور، يوسف بن أحمد، الحدائق الناضرة، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ هـ ق.
- ٢٦. بدر الدين العيني، أبو محمد محمود، البناية في شرح الهداية، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- ٢٧. الحائري، السيد علي بن محمد الطباطبائي، رياض المسائل، منشورات (مؤسسة آل البيت)، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ هـ ق.
- ٢٨. حجاوى المقدسي، موسى بن أحمد، الإقناع، منشورات دار المعرفة، بيروت،
   بدون تأريخ.
- ٢٩. الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، منشورات مؤسسة آل البيت،
   ١٤٠٩ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- ٣. الحلبي، ابن زهرة، حمرة بن علي، غنية النزوع، منشورات مؤسسة الإمام الصادق (عَليه السّلام)، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ ق.
- ٣١. الحلي، محمد بن الحسن بن يوسف، إيضاح الفوائد، منشورات (إسماعيليان)، ١٣٨٧ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- ۳۲. الحلي، جمال الدين أحمد بن محمد، المهذب البارع، منشورات (دفتر انتشارات السلامي)، ۱٤٠٧ هـ ق، الطبعة الأولى، قم .
- ٣٣. الحليّ، نجم الدين، جعفر بن الحسن، شرائع الإسلام، منشورات (إسماعيليان)، 12.٨ هـ ق، الطبعة الثانية، قم.
- ٣٤. الراوندي، قطب الدين سعيد بن عبد الله، فقه القرآن، منشورات مكتبة آية الله
   النجفي، ١٤٠٥ هـ ق، الطبعة الثانية، قم.
- ٣٥. الرشداني المرغياني، أبـو الحسـن عـلي، الهدايـة في شرح بدايـة المبتـدي، المكتبـة

- الإسلامية، بدون تأريخ.
- ٣٦. الزبيدي، السيد محمد مرتضى الحسيني، تاج العروس، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٤ هـق.
- ٣٧. زكريا الأنصاري، أسنى المطالب، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٢٢ هـ، الطبعة الأولى.
- .٣٨. السبزواري، محمد باقر بن محمد مؤمن، كفاية الأحكام، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ هـ ق.
  - ٣٩. السرخسي ،محمد بن أحمد، المبسوط، منشورات دار المعرفة، بيروت، ١٤١٤هـ.
- ٤. سلار الديلمي، حمزة بن عبد العزيز، المراسم، منشورات الحرمين، ٤ ١٤ هـق، الطبعة الأولى، قم.
- ١٤. السيد مرتضى، علي بن الحسين، جمل العلم والعمل، مطبعة الآداب، ١٣٨٧ هـ ق، النجف.
- ٤٢. السيورى الحلي، مقداد بن عبد الله، التنقيح الرائع، منشورات مكتبة آية الله النجفى، ١٤٠٤ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
  - ٤٣. الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس، الأُمّ، دار المعرفة بيروت ١٤١٠هـ.
- ٤٤. الشربيني، شمس الدين، محمد، مغني المحتاج، دار الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥/ ١هـ.
  - ٥٥. الشربيني، الإقناع، دار الفكر، بيروت، ١٤١٥ / ١هـق.
- 53. الشهيد الأوّل، الدروس الشرعية، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٧ هـق. وكتبه الأخرى.
- ٤٧. الشهيد الثاني العاملي، زين الدين، حاشية شرائع الإسلام، منشورات (دفتر

- تبليغات اسلامي)، قم ١٤٢٢ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- ٤٨. الشيباني، محمد بن الحسن، المبسوط، إدارة القرآن، كراتشي، بدون تأريخ.
- 93. الشيخ الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، دار الكتب الإسلامية، 180٧ هـق، الطبعة الرابعة، طهران.
  - ٥. الشيخ الطوسي، المبسوط، المكتبة المرتضوية، ١٣٨٧ هـ ق، الطبعة الثالثة، طهران.
- ١٥. الصّدوق، محمّد، مَن لا يحضره الفقيه، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)،
   ١٤١٣ هـق، الطبعة الثانية، قم.
- ٢٥. الصّدوق، علي بن بابويه القمّي، الصّدوق الأوّل، مجموعة فتاوى ابن بابويه، قم،
   الطبعة الأولى، بدون تأريخ.
- ٥٣. الطباطبائي الحائري، السيد علي، رياض المسائل، مؤسسة آل البيت (عَليهم السّلام)، ١٤١٨ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- ٥٠. الطحط اوي، أحمد بن محمد، حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح، دار الكتب،
   بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
- ٥٥. العاملي، محمد بن علي الموسوي، مدارك الأحكام، مؤسسة آل البيت (عَليهم السّلام)، ١٤١١ هـق، الطبعة الأولى، بيروت.
- ٥٦. عثيمين، محمد بن صالح، الشرح الممتع، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ٥٠ عثيمين، محمد بن صالح، الشرح الممتع، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ ٥٠ عثيمين، محمد بن صالح، الشرح الممتع، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ -
- ٥٧. العلامة الحلي، الحسن بن يوسف، قواعد الأحكام، منشورات (دفتر انتشارات العلامي)، ١٤١٣ هـ ق ١ ، الطبعة الأولى، قم، وكُتبه الأخرى.
- استرسي، محمد باقر، ملاذ الأخيار، منشورات مكتبة آية الله النجفي، قم، مهالي الطبعة الأولى، ١٤٠٦ هـق.

- ٥٩. فاضل آبي، الحسن بن أبي طالب، كشف الرموز، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)، ١٤١٧ هـق.
- ٦. فاضل الهندي، الأصفهاني، محمد بن الحسن، كشف اللثام، منشورات (دفتر انتشارات اسلامي)، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ هـق.
- ١٦. الفيض الكاشاني، محمد محسن، مفاتيح الشرائع، منشورات مكتبة آية الله النجفي،
   قم، الطبعة الأولى، بدون تأريخ.
- 77. القاضي ابن البراج، المهذب، منشورات (دفترانتشارات اسلامي)، ٢٠٦ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
  - ٦٣. قدوري، أحمد بن محمد، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
- 37. القرافي، أبو العباس شهاب الدين، الذخيرة، دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.
- ٦٥. القيرواني، خلف بن أبي القاسم محمد، التهذيب، إحياء التراث، دبي، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.
- 77. الكركي العاملي، المحقق الثاني، علي بن الحسين، جامع المقاصد، مؤسسة آل البيت (عَليهم السّلام)، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٤ هـق.
- ٦٧. الكليني، أبو جعفر، محمد بن يعقوب، الكافي، دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٧ هـ ق، الطبعة الرابعة، طهران.
- ٦٨. الكيدري، قطب الدين، إصباح الشيعة، مؤسسة الإمام الصّادق، ١٤١٦ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- 79. مالك بن أنس، الموطأ، رواية محمد بن الحسن، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى، 181٣ هـ.

- · ٧. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد، الحاوي الكبير، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩ هـ.
- ٧١. المفيد، محمّد بن محمد بن النعان، المقنعة، منشورات (كنگره جهاني هزاره شيخ مفيد)، ١٤١٣ هـ ق، الطبعة الأولى، قم.
- ٧٢. المناوي، محمد عبد الرؤوف، التعاريف، دار الفكر بيروت، دمشق، الطبعة الأولى،
- ٧٧. النجفي، محمد حسن، جواهرالكلام، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة السابعة، ٤٠٤ هـق.
- ٧٤. النووي، أبو زكريا يحيى بن شرف، المجموع في شرح المهذب، دار الفكر، بدون تأريخ.

## مختصر الشهائل النبوية على (٢)

تأليف: الحسن بن صادق الحسيني آل المجدِّد الشيرازي

أمّا بعد: فهذا مقالٌ أو دعت فيه طَرفاً من الشائل النبويّة الشريفة، وضمّنته نُتفاً من الحِلْية المحمّديّة المنيفة، اقتضبته من كتابي المسمّى «منهاج الحُنفا في شمائل المصطفى عَيَّاللهُ».

## ... (٢٠) باب ما جاء في جِلْسة رسول الله عِلَيْ ومجلسه

[۱/۷۱] عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله الله قال: كان رسول الله عَيَّالَ أكثر ما يجلس تجاه القبلة. رواه الكليني. ١

[٧٧/ ٢] وعن أبي بصير، عن أبي عبدالله التلاِق قال: كان رسول الله عَلَيْلَ يأكل أكل العبد، ويجلس جلوس العبد، ويعلم أنّه عبد.

[٣/٧٣] وعن عبد العظيم بن عبدالله بن الحسني العلوي رفعه، قال: «كان النبي عَيْنَ يُكُلُّهُ يُجلس ثلاثاً: القُرْفُصاك وهو أن يقيم ساقيه، ويستقبلها بيده، ويشدّيده

... مختصرالشمائل النبوية عَلَيْهِ (٢



١. الكافي ٢ : ٦٦١ ، ح٤.

٢ المحاسن: ٤٥٦ ح ٣٨٦؛ الكافي ٦ : ٢٧١ ، ح٣.

في ذراعه وكان يجثو على ركبتيه، وكان يُثنّى رجلاً واحدة ويبسط عليها الأُخرى، ولم يُرَعَيَّ اللهُ متربّعاً قطّ». رواه الكليني. ا

[37/ 3] وعن عبدالله بن المغيرة، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله الله على الله عمّن ذكره، عن أبي عبد الله الله على المحلس الله عبد الله الله الله عبد الله الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله الله عبد الله الله عبد الله الله عبد ال

[7/٧٦] وعن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله المنافظية: «أنّ رسول الله عَلَيْهُ كان لا يقوم من مجلس وإن خفّ حتى يستغفر الله عزّ وجلّ خمساً وعشرين مرّة». رواه الكليني. ٤

الحسين: قال: حدّثني على بن محمّد بن إسحاق بن جعفر بن محمّد بن على بن الحسين، عن الحسين، عن الحسين على الرضا، عن آبائه، عن على بن الحسين، عن الحسن بن على، عن الحسين بن على المحيّث أنّه سأل أباه عن مجلس رسول الله على فقال الحيّا: «كان عَيْلُهُ لا يجلس ولا يقوم إلّا على ذِكر، ولا يوطّن الأماكن وينهى عن إيطانها، وإذا انتهى إلى قوم جلس حيث ينتهى به المجلس ويأمر بذلك، ويعطى كلّ جلسائه نصيبه، ولا يحسب من جلسائه أنّ أحداً أكرم عليه منه، مَن جالسه صابره حتى يكون هو المنصرف عنه، من سأله حاجةً لم يرجع إلاّ بها أو بميسور من القول،

يده». رواه الكليني. "

١. الكافي ٢ : ٦٦١ ، ح١.

۲. الكافي ۲: ۲۲۲ ، ح٦.

٣. الكافي ٢ : ٧٧١ ح ١ و ٨ : ٢٦٨ ح٣٩٣.

٤. الكافي ٢: ٤٠٥ ، ح٤.

قد وسع الناس منه خُلقه وصار لهم أباً رحياً، وصاروا عنده في الحقّ سواء، مجلسه مجلس حلم وحياء وصدق وأمانة، لا ترتفع فيها الأصوات، ولا تُؤْبَن فيه الحُرُّم، ﴿ ولا ـ تنشى فلتاته، ٢ متعادلين متو اصلين فيه بالتقوى، متو اضعين، يو قَرون الكبر، ويرحمون الصغير، ويؤثرون ذا الحاجة، ويحفظون الغريب».

قال الإمام الحسين التيلا: «فقلت: كيف كان سرته في جلسائه؟ فقال: كان دائم البشر، سهل الخُلُق، ليّن الجانب، ليس بفظّ، ولا غليظ، ولا صخّاب، ولا فحّاش ولا عيّاب، ولا مدّاح، يتغافل عمّا لا يشتهي فلا يُؤْيَس منه، ولا يخيب فيه مؤمِّله، قد ترك نفسه من ثلاث: المراء، والإكثار، وما لا يَعنيه، وترك الناس من ثلاث: كان لا يـذمّ أحـداً ولا يعيره، ولا يطلب عثراته ولا عورته، ولا يتكلُّم إلاّ فيها رجا ثوابه، إذا تكلُّم أطرق جلساؤه كأنَّما على رؤوسهم الطير، فإذا سكت تكلَّموا، ولا يتنازعون عنده الحديث، من تكلُّم أنصتوا له حتَّى يفرغ، حديثهم عنده حديث أوَّهم، يضحك ممّا يضحكون منه، ويتعجّب ممّا يتعجّبون منه، ويصبر للغريب على الجفوة في مسألته ومنطقه حتّى إن كان أصحابه ليستجلبونهم، ويقول: إذا رأيتم طالب الحاجة يطلبها فأرْفِدوه، ٤ ولا يقبل الثناء إلاّ من مكافئ، ولا يقطع على أحدٍ كلامه حتّى يجوز، فيقطعه بنهي أو قيام». رواه ابن بابويه في (العيون) و (معاني الأخبار). ٥

## (٢١) باب ما جاء في صفة أكل رسول الله ﷺ

[٧٨/ ١] عـن أبي خديجـة، قـال: سـأل بشـير الدهّــان أبــا عبــد الله اللَّه وأنــا حــاضر



١. أي: لا يُعاب الناس في مجلسه، ولا تنتهك الخُرُ مات فيه.

٢. أي: لا يحدّث بها وقع في مجلسه من الهفوات والزلّات، ولا تذاع بين الناس.

٣. الصخّاب: الشديد الصياح.

٤. الرفد: الإعانة.

٥. عيون أخبار الرضائلي ١ : ٣١٩ ٣١٨، ١ ؟ معاني الأخبار: ٨٣ ٨٢ -١.

فقال: هل كان رسول الله عَيَّالَ أَن على يمينه أو على يساره؟ فقال: «ماكان رسول الله عَيَّالُ يأكل متكناً على يمينه ولا على يساره، ولكن كان يجلس جِلسة العبد». رواه البرقى والكليني. ١

[٧٩/٢] وعن عمرو بن جُميع، عن أبي عبد الله الثيلا قال: «كان رسول الله عَلَيْلاً يأكل بالأرض». رواه البرقي. ٢

[ ٧٠ / ٣] وعن السكوني، عن أبي عبدالله الله قال: «خرج رسول الله على قبل الغداة ومعه كسرة قد غمسها في اللبن، وهو يأكل ويمشي، وبلال يقيم الصلاة، فصلّى بالناس». رواه البرقي والكليني. ٣

[ ٨٨ ] وعن عبد الله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبد الله، عن أبيم الله قال: «كان رسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عن أبيه الله عن الله

[ ٨٢ ] وعن ابن القدّاح أيضاً، عن أبي عبد الله، عن أبيه الما قال: «كان رسول الله مَيْنَا إِذَا فرغ من طعامه لعق أصابعه في فمه فمصّها. رواه البرقي. ٥

## (٢٢) باب ما جاء في صفة خبز رسول الله على الله عل

١. المحاسن: ٤٥٧ ح ٣٨٩؛ الكافي ٦: ٢٧١ ٢٧١ ح٧.

٢. المحاسن: ٤٤١ -٣٠٥.

٣. المحاسن: ٥٥٨ ٤٥٩ ح ٣٩٨؛ الكافي ٦: ٢٧٣ - ١.

٤. المحاسن: ٤٤٨ ح ٣٤٩ و ٤٤٩ ح ٥٥، الكافي ٦ : ٢٨٥ ح ٢ و ٢٨٥ ح ١

٥. المحاسن: ٤٤٣ ح١٣٤.

[34/ ٢] وعن العيص بن القاسم، قال: قلت للصادق جعفر بن محمّد الله الله على ا

### (٢٣) باب ما جاء في صفة إدام رسول الله على الله

[٨٦/ ٢] وعن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ لِحَهاً، ° يحبّ اللحم.

رواه البرقي والكليني. ٦

[٧٨/٣] وعن سُكَيْن النخعي، عن أبي عبد الله الله قال: «كان رسول الله عَلَيْهُ يأكل اللحم والعسل».

. مختصرالشمائل النبوية عَيْنِ (٣)

١. أمالي الطوسي: ٦٦٣ ح١٣٨٣.

٢. أمالي الصدوق: ٢٦٣ ح٦.

٣. الصِبْغ: ما يصطبغ به من الإدام، أي: يُغمر فيه الخبز ويؤكل، ويختصّ بكلّ إدام مائع كالخلّ و نحوه.

٤. المحاسن: ٤٨٣ ح ٥٢٠ ؛ الكافي ٦ : ٣٢٨ ح ٦ ، وانظر المحاسن: ٤٨٢ ح، الكافي ٦ : ٣٢٩ ح ٢١٥ , ٦

٥. اللَّحِم: هو الذي يُكثر أكلَ اللحم.

٦. المحاسن: ٤٦١ ح ٤١٠ وح ٤١١ وح ٤١٥ ؛ الكافي ٦: ٣٠٩ ح٧.

رواه البرقي والكليني. ١

[٨٨/ ٤] وعن عبدالله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبد الله المالي قال: «سمّت اليهوديّة النبي عَيْنَ في ذراع، وكان النبي عَيْنَ في يحبّ الذراع والكَتِف، ويكره الوَرك لقربها من المبال». رواه البرقي والصفّار والكليني. ٢

[٨٩ ٥] وعن ابن القدّاح أيضاً، عن أبي عبد الله التي قال: «كان النبي عَيْنَا يُعجبه الدُّبّاء، "ويلتقطه من الصَّحْفَة». ٤

رواه البرقي والكليني، والطوسي في (الأمالي). ٥

[ ٢ ٩ / ٦] وعن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبد الله الله عليه قال: «كان حلواء رسول الله عَيَيْلَةُ اللهِ الله عَيَلَةُ اللهِ الله عَلَيْلَةُ اللهِ الله عَلَيْلَةُ اللهِ الله عَلَيْلَةُ اللهِ اللهِ عَلَيْلَةُ اللهِ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهِ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهُ عَلَيْلَةُ اللهُ عَلَيْلُهُ اللهُ عَلَيْلُهُ اللهُ عَلَيْلِيْلُهُ اللهُ عَلَيْلُهُ اللهُ عَلَيْلُهُ عَلَي

#### (٢٤) باب ما جاء في صفة وضوء رسول الله على عند الطعام

[ ۱ / ۹ ۱ ] عن عمّار الساباطي، عن أبي عبد الله الله الله الله الله عمّار الله عَمَّالَ الله عَمَّالَ الله عَمّا من غير أن يغسل يده، وإن كان لبناً لم يصلّ حتّى يغسل يده ويتمضمض». رواه الطوسي. ٧

[۲/۹۲] وعن هشام بن سالم، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن علي المحمّد قال: «قال رسول الله عَلَيْ أن يكثر خير بيته فليتوضّا عند حضور طعامه، ومن توضّا قبل الطعام وبعده عاش في سعة من رزقه، وعوفي من البلاء في جسده». رواه

١. المحاسن: ٢٠٤ ح٤٠٤؛ الكافي ٥: ٣٢٠ ح٤.

٢. المحاسن: ٤٧٠ ح ٤٥٨، بصائر الدرات: ٥٠٣ ح٦، الكافي ٦: ٣١٥ ح٣.

٣. الدُّبَّاء: القَرْع، وهو ضرب من اليقطين.

٤. الصَّحْفة: إناء كالقَصْعَة، وقيل: هي قصعة مستطيلة.

٥. المحاسن: ٧١ ه ح٧٣٤ و ح٧٣٥، الكافي ٦: ٣٧٠؛ أمالي الطوسي: ٣٦٢ ح٥٧٠.

المحاسن: ٥٣١ ح ٧٨١.

٧. تهذيب الأحكام ١ : ٣٧٢ - ١٠٣٣.

الطوسي في (الأمالي). ا

# (٢٥) باب ما جاء في قول رسول الله على إذا فرغ من الطعام والشراب

[٩٣] عن إساعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن على بن أبي طالب اللهجة «أنّ رسول الله على أذا رُفعت المائدة من بين يديه قال: اللّهم الجعلها نعمة محضورة، مشكورة، موصولة بالجنّة».

رواه ابن الأشعث.٢

[٩٤/ ٢] وبالإسناد عن علي الله قال: «كان رسول الله الله الله إذا رُفعت المائدة من بين يديه يقول: الحمد لله».

رواه ابن الأشعث.٣

[90/ ٣] وعن عبد الله بن سليمان، عن أبي جعفر الملك قال: «لم يكن رسول الله الله الله عنه أبي الله عنه وأبدلنا به خيراً منه، إلا الله عنه وأبدلنا به خيراً منه، إلا اللبن فإنه كان يقول: الله م بارك لنا فيه وزدنا منه».

رواه البرقي والكليني. ٤

[47] وعن إبراهيم بن مِهْ زَم، عن رجل، عن أبي جعفر اللهِ قال: «كان رسول الله عَيْنِ إذا رُفعت المائدة قال: اللهم أكثرت وأطبت؛ فباركه، وأشبعت وأرويت؛ فهنتُه، الحمد لله الذي يُطعم ولا يُطعم، رواه البرقي والكليني. ٥

مختصرالشمائل النبوية الله (٢) المؤيدة المراسمائل النبوية المؤيدة المراسمائل النبوية المراسمان ا

١. أمالي الطوسي: ٩٠٥ ح١٢٢٥، الجعفريّات: ٥٠ ح١٣٠ و١٣١.

۲. الجعفريّات: ۳۵٤ - ۱٤٣٥.

٣. الجعفريّات: ٢٦٥ ٢٦٤ ح١٠٧٩.

٤. المحاسن: ٤٩١ ح٧٧ه؛ الكافي ٦: ٣٣٦ ح١ و ٦: ٢٢٦ ح٣.

٥. المحاسن: ٤٣٦ - ٢٧٧؛ الكافي ٦: ٢٩٤ - ١٥.

[٩٧] وعن السَّكوني، عن جعفر، عن آبائه المَّكِيُّ: «أَنَّ رسول اللهُ عَيَّالُهُ كَانَ إِذَا أَفْطَرَ قَالَ: اللَّهم لك صُمنا، وعلى رزقك أَفْطرنا، فتقبّله منّا، ذهب الظمأ، وابتلّت العروق، وبقى الأجر». رواه الكليني. ١

[7/٩٨] وعن عبد الله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبد الله، عن أبيه المهالي قال: «كان رسول الله عَلَيْ إذا شرب قال: الحمد لله الذي سقانا عذباً زلالاً برحمته، ولم يسقنا ملحاً أجاجاً بذنوبنا». رواه الجميري. ٢

# (٢٦) باب ما جاء في تخلّل رسول الله على بعد الطعام

[ ۲/۱۰۰] وعن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله التي قال: «كان النبي عَيَّالَهُ يتخلّل بكلّ ما أصاب، ما خلا الخوص والقصب». رواه البرقي والكليني. ٤

# (٢٧) باب ما جاء في قَدَح رسول الله عَلَيْلُ وقَصْعَته وقَعْبه

[۱/۱۰۱] عن طلحة بن زيد، عن أبي عبد الله الله قال: «كان رسول الله عَمَالَ يعجبه أن يشرب في القدح الشامي، ويقول: هو من أنظف آنيتكم. رواه البرقي والكليني. ٥

[٢/١٠٢] وعن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر محمّد بن على الباقر المَيِّكُ في حديث:

١. الكافي ٤ : ٩٥ ح١.

٢. قرب الإسناد: ٢١ ح٧١.

٣. المحاسن: ٥٥٩ ح ٩٣١ و ٥٦٠ ح ٩٣٧ ؛ الكافي ٦: ٣٧٦ ح٣؛ الفقيه ٣: ٣٥٧ ح٣٦٣.

٤. المحاسن: ٥٦٤ ح ٩٦٥ ؛ الكافي ٦: ٣٧٧ ح١٠.

٥٠ المحاسن: ٧٧٥ ح٣٨، الكافي ٦ : ٣٨٦ ح٨.

### (٢٨) باب ما جاء في صفة فاكهة رسول الله على الله

رواه البرقي والكليني. ٣

[٢/١٠٤] وعن ابن القدّاح، عن أبي عبد الله الله قال: «كان النبي عَلَيْهُ يعجبه الرطب بالخرْبز».

رواه البرقي والكليني. ٤

[٥٠١/٣] وعن إبراهيم بن عبد الحميد، عن أبي الحسن الأوّل الله قال: «أكل النبي عَلَيْ البطّيخ بالسكّر، وأكل البطّيخ بالرطب». رواه البرقي والكليني. ٥

[٢٠١٠] وعن ابن القدّاح وطلحة بن زيد، عن أبي عبد الله الله قال: «كان رسول الله عليه أوّل ما يفطر عليه في زمن الرطب الرطب، وفي زمن التمر التمر». رواه البرقي والكليني. ٦

ختصرالشمائل النبوية 歌 (٦)

١. القعب: القَدَح.

٢. أمالي الصدوق: ٦٧ ح٢، الفقيه ٤: ١٧٨ ح٥٤٠٦.

٣. المحاسن: ٤١ ه ح ٨٣٣ ؛ الكافي ٦: ٢٥٣ ح٣.

٤. المحاسن: ٥٥١ ٥٥٧ - ٩١٧ و الكافي ٦: ٣٦١ - ٢-٤ ؛ والخربز: البطيخ.

٥. المحاسن: ٥٥٧ ح ٩١٨ ؛ الكافي ٦: ٣٦٢ ٣٦١ ح٥.

٦. المحاسن: ٥٣١ ح ٧٨٢ وح٧٨٣، الكافي ٤: ١٥٣ ح٥ و٦.

#### (٢٩) باب ما جاء في صفة شراب رسول الله ﷺ

[١/١٠٧] عن ابن القدّاح، عن أبي عبد الله، عن آبائه المالية: قال: «قيل لرسول الله عَلَيْةُ: يا رسول الله، أيّ الشراب أحبّ إليك؟ قال: الحلو البارد». رواه البرقي. ١

[۲/۱۰۸] وعن عبد الله بن مُسكان، عن أبي عبدالله الله قال: «كان رسول الله عَلَيْهِ قال: «كان رسول الله عَلَيْهُ إ إذا أفطر بدأ بحلواء يفطر عليها، فإن لم يجد فسكّرة، أو تمرات، فإذا أعوز ذلك كلّه فهاء فاتر». رواه الكليني. ٢

[۲/۱۰۹] وعن عبد الله بن ميمون القدّاح، عن جعفر، عن أبيه الماليِّ قال: «كان النبي الله يستهدي من ماء زمزم وهو بالمدينة». رواه البرقي والطوسي. "

[١١١٠] وعن السَّكوني، عن أبي عبد الله، عن آبائه المِلْكِيُّ: قال: «كان رسول اللهَ عَلَيْلُهُ يحبّ من الـشر اب اللبن».

رواه البرقي.٤

[۱۱۱/ ٥] وعن زرارة، عن أبي عبد الله الله قال: «كان رسول الله تَقَالَ يعجبه العسل، وكان بعض نسائه تأتيه به، فقالت له إحداهن: إنّي ربّم وجدت منك الرائحة، قال: فتركه». رواه الرقي. ٥

[٦/١١٢] وعن عبد الرحمن بن الحجّاج، عن أبي عبد الله الله قال: «أفطر رسول الله عَلَيْ عشية خميس في مسجد قُبا، فقال: هل من شراب؟ فأتاه أوس بن خوليّ

٥. المحاسن: ٤٩٩ ح٢١٧.



١. المحاسن: ٤٠٧ ح١٢٤.

٢. الكافي ٤ : ١٥٣ ١٥٢ ح٤.

٣. المحاسن: ٥٧٤ ح٢٢؛ تهذيب الأحكام ٥: ٥٢٢ ح١٦٥٧.

٤. المحاسن: ٩٩١ ٤٩٠ - ٥٧٤.

الأنصاري بعُسِّ، المخيض بعسل، فليّا وضعه على فيه نحّاه، ثمّ قال: شرابان يُكتفي بأحدهما عن صاحبه، لا أشربه ولا أُحرّمه، ولكن أتواضع لله، فإنّ من تواضع لله رفعه الله، ومن تكبّر خفضه الله، ومن اقتصد في معيشته رزقه الله، ومن بذّر حرمه الله، ومن أكثر ذكر الموت أحبّه الله». رواه الأهوازي والكليني. ٢

### (٣٠) باب ما جاء في صفة شرب رسول الله عليه

[١/١١٣] عن إسماعيل بن موسمي بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن على بن أبي طالب المبيري ، قال: «كان رسول الله عَلَيْلُهُ إذا أكل اللحم لا يعجل بشر ب الماء، فقال له بعض أصحابه من أهل بيته: يا رسول الله، ما أقلّ شربك للماء على اللحم، فقال: ليس أحديأكل هذا الورك ثمّ يكفّ عن شرب الماء إلى آخِر الطعام إلاّ استمرأ». رواه ابن الأشعث. ٣

[١١٤/ ٢] وبالإسناد عن على النُّلا قال: «تفقُّدت النبي عَلَيْللهُ غير مرَّة، وهو إذا شرب تنفُّس ثلاثاً، مع كلُّ واحدةٍ منها تسمية إذا شرب، ويحمد إذا انقطع، فسألته عن ذلك فقال: ياعلى، شكر الله تعالى بالحمد، وتسميته من الداء».

رواه ابن الأشعث.٤

[٧/١١٥] وعن حاتم بن إسباعيل المَديني، عن أبي عبيد الله، عن آبائه المِيكُا: «أنّ أمير المؤمنين الثيلا كان يشرب وهو قائم، ثمّ شرب من فضل وضوئه وهو قائم، فالتفت إلى الحسن لليُّلاِ، ٥ فقال: بأبي أنت وأُمِّي يا بُنيَّ، إنّي رأيت جدَّك رسول الله يَيْلِيُّهُ



١. العُسِّ: القدح الكبير، والمخيض: اللبن الذي قد مُحض وأُخذ زُبْده.

۲. الزهد: ۹۰ ح۱۲۸، الكافي ۲: ۱۲۲ ح٣.

٣. الجعفريّات: ٢٦٦ ح١٠٨٨. وانظر المحاسن: ٥٧٢ ح١٣.

٤. الجعفريّات: ٢٦٧ ٢٦٦ ح١٠٩٠.

٥. وفي الكافي: الحسين التالج.

صنع هكذا». رواه البرقي والكليني. ا

[٢١١٦] وعن عبدالله بن محمّد بن علي التميمي، عن الرضا، عن آبائه، عن عن علي التميمي، عن الرضا، عن آبائه، عن علي التحيير : أنّه شرب قائماً وقال: هكذا رأيت النبي النبي الله في العيون). ٢

### (٣١) باب ما جاء في تعطّر رسول الله عَلَيْكُ

[١/١١٧] عن إسحاق الطويل العطّار، عن أبي عبد الله الثَّلِيَّ قال: «كان رسول الله عَيَّالِيُّ ينفق في الطّيب أكثر ممّا ينفق في الطعام». رواه الكليني. ٣

[۱۱۸/ ۲] وعن أبي البَخْتَري، عن جعفر، عن أبيه، عن علي البَكِّنَ: «أنَّ رسول الله يَيَالِلُهُ كان يتطيّب بالمسك حتى يُرى وَبيصه، ٤ في مفارقه». رواه الحِمْيَري والكليني. ٥

[٣/١١٩] وعن عبدالله بن مُسكان، عن أبي عبد الله الله قال: «كانت لرسول الله عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ

### (٣٢) باب كيف كان كلام رسول الله عَلَيْلَةُ

١. المحاسن: ٥٨٠ ح٥٠ ؛ الكافي ٦ : ٣٨٣ ح٦.

٢. عيون أخبار الرضاطية ٢: ٦٦ ح ٢٩٤.

٣. الكافي ٦ : ١٢٥ ح١٨.

٤. الوبيص: البريق.

٥. قرب الإسناد: ١٥١ ح ٥٤٧، الكافي ٦: ١٥٥ ٥١٥ ح٢.

<sup>7.</sup> المسكة: وعاء المسك.

٧. الكافي ٦ : ١٥٥ ح٣.

[۱۲/۱۲] وعن غياث بن إبراهيم، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جده المهاقي قال: «كان رسول الله عَيَّا إذا خطب حمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: أمّا بعد، فإنّ أصدق الحديث كتاب الله، وأفضل الهدي هدي محمّد عَيَّا وشرّ الأُمور محدثاتها، وكلّ بدعة ضلالة، ويرفع صوته، وتحيار وجنتاه، ويذكّر الساعة، ثمّ يقول: بُعثت أنا والساعة كهاتين ويجمع بين سبّابتيه مَن ترك مالاً فلأهله، ومَن ترك دَيناً أو ضِياعاً، ٢ فعليّ وإليّ». رواه المفيد في (الأمالي). "

الحسين، عن الرضا، عن آبائه، عن علي بن الحسين، عن الحسن بن علي المنتخذة المسين، عن الرضا، عن آبائه، عن علي بن الحسين، عن الحسن بن علي المنتخذة التميمي وكان وصّافاً عن منطق رسول الله عني فقال: كان متواصل الأحزان، دائم الفكرة، ليست له راحة، طويل السّكت، لا يتكلّم في غير حاجة، يفتتح الكلام ويختمه بأشداقه، في يتكلّم بجوامع الكلِم فصلاً لا فضول فيه ولا تقصير؛ دَمِثاً، ولي ليس بالجافي ولا بالمهين، تعظم عنده النعمة وإن دقّت، لا يذمّ منها شيئاً، غير انّه كان لا يذمّ ذوّاقاً ولا يمدحه، ولا تغضبه الدنيا وما كان لها، فإذا تعوطي الحق لم يعرفه أحد ولم يقم لغضبه شيء حتّى ينتصر له، إذا أشار أشار بكفّه كلّها، وإذا تعجّب قلبها، وإذا تحدث اتصل بها فضرب براحته اليمنى باطن إبهامه اليسرى، وإذا غضب أعرض وأشاح، وإذا فرح غضّ طَرْفه، جُلّ ضحكه التبسّم، يَفْتَرُ عن مثل

ختصرالشمائل النبوية عَيْدُولْ (٣) ﴿ الْمُؤْلِثُونَ الْمُعَالِقُ النَّبُويَةُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

١. الكافي ١: ٣٢ ح ١٥ و ٨: ٢٦٨ ح ٣٩٤.

٢. الضِياع: جمع ضَيعة، وهي العَقار.

٣. أمالي المفيد: ٢١٢ ٢١١ ح١. وانظر: أمالي الطوسي: ٣٣٧ ح٦٨٦.

٤. الأشداق: جوانب الفم، وإنّما يكون ذلك لرُحب شدقيه، والعرب تمتدح بذلك.

٥. أراد به أنّه كان ليّن الخُلُق في سهولة.

٦. أي: صغرت.

حبّ الغَمام» ( رواه ابن بابويه في (العيون) و (معاني الأخبار). ٢

### (٣٣) باب ما جاء في صفة ضحك رسول الله عليالة

[۱/۱۲۳] عن أبي موسى المجاشعي، عن أبي الحسن الرضا، عن آبائه، عن علي بن أبي طالب المسلط قال: «كان ضحك النبي عَيَّا التبسّم، فاجتاز ذات يوم بفئة من الأنصار وإذا هم يتحدّثون ويضحكون بمل و أفواههم، فقال: ياهؤلاء، من غرّه منكم أمله، وقصر به في الخير عمله؛ فليطّلع في القبور، وليعتبر بالنشور، واذكروا الموت فإنّه هاذم اللذّات». رواه الطوسي في (الأمالي). "

[ ٢ / ١٢٤] وعن معمَّر بن خلاّد، عن أبي الحسن الرضائيَّةِ قال: «إنَّ رسول الله عَيَّيُّةُ كان يأتيه الأعرابي فيهدي له الهديّة، ثمّ يقول مكانه: أعطنا ثمن هديّتنا، فيضحك رسول الله عَيَّيَةُ وكان إذا اغتمّ يقول: ما فعل الأعرابي، ليته أتانا».

رواه الكليني. ٤

### (٣٤) باب ما جاء في مزاح رسول الله عَيْلِيُّ

[١/١٢٥] عن يونس الشيباني، عن أبي عبد الله الله قال: «لقد كان رسول الله عَلَيْكُ قال: «لقد كان رسول الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلْمُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْك

رواه الكليني. ٥

[١٢٦/ ٢] وعن الحسين بن زيد، قال: قلت لجعفر بن محمّد المنظم : جُعلت فداك،

١. يعنى البَرَد، شبّه به ثغره عَيَالله في بياضه وصفائه وبَرْده.

٢. عيون أخبار الرضائل ١: ٣١٧ - ١، معاني الأخبار: ٨١ - ١.

يَهُ اللهِ الطوسي: ٥٢٢ ح١١٥٦.

٤. الكافي ٢ : ٦٦٣ ح ١ .

٥. الكافي ٢: ٦٦٣ ح٣.

هل كانت في النبي عَيْنَا أَنُهُ مداعبة؟ فقال: «وصف الله تعالى بخلُق عظيم في المداعبة، إنَّ الله بعث أنبياءه وكانت فيهم كزازة، الوبعث محمّداً عَيْنِاللهُ بالرأفة والرحمة، وكان من رأفته لأُمّته مداعبته لهم لكيلا يبلغ بأحدٍ منهم التعظيم حتّى لا ينظر إليه، ثمّ قال: حدّثني أبي محمَّــد، عـن أبيـه عـلي، عن أبيه الحسـين، عن أبيـه على البَيْلِا: قـال: كان النبـي عَلَيْلِهُ ليسرّ الرجل من أصحابه إذا رآه مغمو ماً بالمداعبة، وكان عَيْنِ في يقول: إنَّ الله يبغض المعبِّس في وجه إخوانه». رواه ابن زهرة في (أربعينه). ٢

[١٢٧] وعن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن على بن أبي طالب الماتيك قال: «أبصر رسول الله يَكِين أمراة عجوزاً دَرْداء، " فقال عَكِين أما إنَّه لا تدخل الجنَّة عجوز درداء، فبكت، فقال لها: ما يُبكيك؟ فقالت: يا رسول الله، إنّى درداء، فضحك رسول الله عَلَيْلَهُ وقال: لا تدخلين على حالك هذه».

قال: «ونظر إلى امر أة رَمْصاء العنسن، ٤ فقال عَلَيْكُ أما إنّه لا تدخل الجنّة رمصاء العين، فبكت وقالت: يا رسول الله، فإنّى في النار؟ فقال: لا، ولكن لا تدخلين الجنّة على مثل صورتك هذه، ثمّ قال عَلَيْكُ: لا يدخل الجنّة أعور ولا أعمى».

رواه ابن الأشعث.٥

## (٣٥) باب ما جاء في خلِّق رسول الله عَلَيْلُهُ

[١/١٢٨] عن إسهاعيل بن موسمي بن جعفر ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن آبائه ، عن على الله على الله على رسول الله على رسول الله على رسول الله على رسول الله على الله على الله على رسول الله على الله على رسول الله على الله



١. الكزازة: الانقباض وعدم الانبساط.

٢. الأربعون حديثاً: ٨٢٨١ -٣٩.

٣. الدرداء: هي التي سقطت أسنانها وبقيت أُصولها.

٤. الرَّمَص: وسخ يجتمع في مُوق العين.

٥. الجعفريّات: ٣١٦٣١٥ ح١٣٠٦.

ما عندي ما أعطيك، قال: فإني لا أفارقك يا محمّد حتّى تقضيني، فقال: إذا أجلس معك، فجلس معه حتّى صلّى في ذلك الموضع الظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة والغداة، وكان أصحاب رسول الله على يتهدّدونه ويتواعدونه، فنظر رسول الله على الله الله ودي يجبسك؟! فقال على الله الله الله الله ودي أشهد أن لا إله لم يبعثني ربّى بأن أظلم معاهداً ولا غيرة. فلم علا النهار قال اليهودي: أشهد أن لا إله الا الله، وأشهد أن محمّداً عبده ورسوله، وشطر مالي في سبيل الله، أما والله ما فعلت الذي فعلت إلا الله، وأشهد أن محمّداً عبده ورسوله، وشطر مالي في سبيل الله، أما والله ما فعلت الذي فعلت إلا الله، وأله نظر إلى نعتك في التوراة، فإنّى قرأت في التوراة: محمّد بن عبدالله، ولا قول الحنا، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّك رسول الله، وهذا مالي فاحكم فيه ولا قول الله، وكان اليه ودي كثير المال». رواه ابن بابويه في (الأمالي) وابن الأشعث. الما أنزل الله، وكان اليه ودي كثير المال». رواه ابن بابويه في (الأمالي) وابن الأشعث. "

[۲/۱۲۹] وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: «إنّ النبي عَلَيْهُ بينا هو ذات يوم عند عائشة إذا استأذن عليه رجل، فقال رسول الله عَلَيْهُ: بئس أخو العشيرة، فقامت عائشة فدخلت البيت، وأذن رسول الله عَلَيْهُ للرجل، فلمّ ادخل أقبل عليه بوجهه وبِشْره يحدّثه، حتّى إذا فرغ وخرج من عنده قالت عائشة: يا رسول الله، بينا أنت تذكر هذا الرجل بها ذكرته به إذ أقبلت عليه بوجهك وبِشرك؟! فقال رسول الله عَلَيْهُ عند ذلك: إنّ من شرّ عباد الله من تكره مجالسته لفحشه». رواه الأهوازي والكليني."

[٣/١٣٠] وعن معمَّر بن خلاد، قال: هلك مولىً لأبي الحسن اليَّ يقال له: سعد، فقال: أشِر عليّ برجل له فضل وأمانة، فقلت: أنا أشير عليك؟! فقال شبه المغضب: إنّ رسول الله عَلَيُّ كان يستشير أصحابه ثمّ يعزم على ما يريد.

١. الخنا: الفحش في القول.

٢. أمالي الصدوق: ٣٧٦ ٣٧٦ ح٦، الجعفريّات: ٣٠٣٣٠٢ ح١٢٤٦.

٣. الزهد: ٤٤ ح١٦، الكافي ٢: ٣٢٦ ح١.

رواه البرقي. ا

[۱۳۱/ ٤] وعن عبدالله بن أبي يعفور، عن أبي عبد الله التلا قال: لم يكن رسول الله عَلَيْلَةُ يقول لشيءٍ قد مضى: لو كان غيره. رواه الكليني. ٢

[۱۳۲] ٥] وعن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن على الله على ا

[٦/١٣٣] وبالإسناد عن علي التلا : كان رسول الله عَلَيْ إذا كذب عنده الرجل تبسّم وقال: إنّه ليقول قولاً.

رواه ابن الأشعث.٤

[٧/١٣٤] وعن محمّد بن الفضيل رفعه عنهم: قالوا: كان النبي عَيْلِيَّ إذا أكل لقم مَن بين عينيه، وإذا شرب سقى مَن على يمينه. وواه الكليني. ٥

[٨/١٣٥] وعن المثنّى الحنّاط، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عَلَيْ إذا ورد عليه أمر يغتمّ به قال: ورد عليه أمر يسرّه قال: الحمد لله على هذه النعمة، وإذا ورد عليه أمر يغتمّ به قال: الحمدلله على كلّ حال. رواه الكليني. ٦

[٩/١٣٦] وعن معاوية بن وَهْب، عن أبي عبد الله التَّا قال: ما أكل رسول الله تَتَكِيلُهُ مَتَكَا مَن نبعثه الله عزّوجل إلى أن قبضه تواضعاً لله عزّوجل، وما رُئي ركبتاه أمام

مختصرالشمائل النبوية الله (٢)

١. المحاسن: ٢٠١ ح٢١.

۲. الكافي ۲: ۳۳ ح١٣.

٣. الجعفريّات: ٢٥٢ -١٠١٤.

٤. الجعفريّات: ٢٧٩ ح١١٥٣.

٥. الكافي ٦: ٢٩٩ ح١٧.

٦. الكافي ٢: ٩٧ - ١٩، أمالي الطوسى: ٥٠ - ٦٤.

جليسه في مجلس قطّ، ولا صافح رسول الله عَيَّا أَنْ رجلاً قطّ فنزع يده من يده حتى يكون الرجل هو الذي ينزع يده، ولا كافأ رسول الله عَيَّا أَنْ بسيّة قطّ، قال الله تعالى: والدّفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ وَ [المؤمنون/ ٩٦] ففعل، وما منع سائلاً قطّ، إن كان عنده أعطى، وإلاّ قال: يأتي الله به، ولا أعطى على الله عزّوجلّ شيئاً قطّ إلاّ أجازه الله، إن كان ليعطى الجنّة فيجيز الله عزّوجلّ له ذلك. رواه الكليني. ٢

[۱۰/۱۳۷] وعن عجلان قال: كنت عند أبي عبد الله الله فقام إلى مكتل فيه تمر فملأ يده فناوله، ثمّ جاء آخر فسأله فقام فأخذ بيده فناوله، ثمّ جاء آخر فسأله فقال الله على الله وإيّاك، ثمّ قال: إنّ رسول الله على الله أحد من الدنيا شيئاً إلاّ أعطاه، فأرسلت إليه امرأة ابناً لها فقالت: انطلق إليه فاسأله، فإن قال لك: ليس عندنا شيء، فقل: أعطني قميصك، قال: فأخذ قميصه فرمي به إليه وفي نسخة أخرى: فأعطاه فأدّبه الله تبارك وتعالى على القصد فقال: ﴿ولاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إلى عُنُقِكَ ولاَ تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ الإسراء / ٢٩]. رواه الكليني. ٣

[ ١١ / ١٣٨] وعن زرارة، عن أبي جعفر الله على أبي اليهودية التي سمّت الشاة للنبي على الله على ما صنعت؟ فقالت: قلت: إن كان نبيّاً لم يضرّه، وإن كان ملِكاً أرحت الناس منه، قال: فعفا رسول الله على عنها. رواه الكليني. 3

١. وفي رواية الترمذي: ولم يُرَ مقدِّماً ركبتيه بين يدي جليس له.

۲. الكافي ۸: ۱٦٤ ح١٧٥.

٣. الكافي ٤ : ٥٥ ٥٦ ح٧.

٤. الكافي ٢: ١٠٨ ح٩.

[۱۲/۱۳۹] وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال قال: نزل رسول الله عَلَيْهُ في غزوة ذات الرقاع تحت شجرة على شفير واد، فأقبل سيل فحال بينه وبين أصحابه، فرآه رجل من المشركين والمسلمون قيام على شفير الوادي ينتظرون متى ينقطع السيل، فقال رجل من المشركين لقومه: أنا أقتل محمّداً، فجاء وشدّ على رسول الله عَلَيْهُ والله عن بالسيف، ثمّ قال: من ينجيك منّي يا محمّد؟ فقال: ربّي وربّك، فنسفه جبرئيل عن فرسه فسقط على ظهره، فقام رسول الله عَلَيْهُ وأخذ السيف وجلس على صدره وقال: من ينجيك منّي يا غَوْرَث؟ فقال: جودك وكرمك يا محمّد، فتركه وقام]الرجل[ وهو يقول: والله لأنت خبر منّى وأكرم. رواه الكليني. ا

[ ١٣/١٤٠] وعن حَريز، عن أبي عبد الله الله قال: لمّا قدم رسول الله عَلَيْهُ مكّة يوم افتتحها؛ فتح باب الكعبة فأمر بصور في الكعبة فطُمست، فأخذ بعضادتي الباب فقال: لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ماذا تقولون وماذا تظنّون؟ قالوا: نظن خيراً ونقول خيراً، أخٌ كريم وابن أخٍ كريم، وقد قَلِرْتَ.

قال: فإنّي أقول كما قال أخي يوسف: ﴿ لاَ تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ الله لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴾ [يوسف/ ٩٢] ألا إنّ الله قد حرّم مكّة يوم خلق السماوات والأرض، فهي حرام بحرام الله إلى يوم القيامة، لا ينفَّر صيدها، ولا يُعضد شجرها، ولا يُعتلى خلاها، ولا تحلّ لقطتها إلّا لمنشد، فقال العبّاس: يا رسول الله، إلاّ الإذخر فإنّه للقير والبيوت، فقال رسول الله عَلَيْنُ: إلاّ الإذخر. رواه الكليني. ٢

[١٦/١٤١] وعن عبدالله بن سنان، عن أبي عبد الله التي قال: صلّى رسول الله عَيْنَ الله عَلَيْ الله عَيْنَ الله عَدث بالناس الظهر فخفّ في الركعتين الأخيرتين فليّا انصرف قال له الناس: هل حدث



۱. الكافي ۸: ۱۲۷ ح۹۷.

٢. الكافي ٤ : ٢٢٦ ٢٢٥ ح٣.

في الصلاة حدث؟ قال: وما ذاك؟ قالوا: خفَّف في الركعتين الأخبرتين، فقال لهم: أما سمعتم صراخ الصبي؟ رواه الكليني. ١

[١٤/١٤٢] وعـن أبي قتـادة القمّى، عـن أبي عبد الله اليُّلا قـال: إنَّ لله عزَّ وجلَّ وجوهاً خلقهم من خلقه وأرضه؛ لقضاء حوائج إخوانهم، يرون الحمد مجداً، والله عزّ وجل يحبّ مكارم الأخلاق، وكان فيما خاطب الله تعالى نبيّه عَيْلِيُّهُ أن قال له: يا محمّد ﴿إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ، [القلم / ٤] قال: السخاء وحسن الخلق. رواه الطوسي في (الأمالي).٢

### (٣٦) باب ما جاء في تواضع رسول الله ﷺ

[١/١٤٣] عن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن على بن أبي طالب المِيكِيُّ: أنَّ رسول الله عَيَّالللهُ خرج على نفر من أصحابه فقالوا له: مرحباً بسيّدنا ومو لانا، فغضب رسول الله عَيْلِيُّ غضباً شديداً، ثمّ قال: لا تقولوا هكذا، ولكن قولوا: مرحباً بنبيّنا ورسول ربّنا، قولوا السداد من القول ولا تغلوا في القول فتمرقوا. رواه ابن الأشعث.٣

[١٤٤/ ٢] وعن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله، عن آبائه المالك قال: دخل رسول الله عَيْنَ مسجد قُبا، فأتي بإناءٍ فيه لبن حليب مخيض بعسل، فشرب منه حَسْوة أو حسوتين، ٤ ثم وضعه، فقيل له: يا رسول الله، أتَدَعه محرِّماً ؟ قال: لا، اللَّهم إنّي أدعه تواضعاً لله. رواه البرقي.°

٥. المحاسن: ٤٠٩ ح ١٣٣؛ الزهد، للأهوازي: ٩٥ ح١٤٨، الكافي ٢: ١٢٢ ح٣.



١. الكافي ٦: ٨٤ ح٤.

٢. أمالي الطوسي: ٣٠٢ - ٥٩٩.

٣. الجعفريّات: ٣٠٥ -٣٠٧ ؛ الغضب يدل على الكراهة لا الحرمة .

٤. أي: مرّةً أو مرّتين.

[٥٤/١٣] وعن معاذبيّاع الأكسية قال: قال أبو عبد الله الله الله عَلَيْهُ: كان رسول الله عَلَيْهُ يحلب عنز أهله.

رواه الكليني. ا

[ ٢ ٤ ١ / ٤] وعن السكوني، عن أبي عبدالله، عن أبيه المِيَالِيَّةِ: أنَّ رسول اللهُ عَيَّالَةُ حمل جهازه، ٢ على راحلته وقال: هذه حجّة لارياء فيها ولا سمعة. رواه البرقي. ٣

[٧٤١/ ٥] وعن جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر اللهِ قال: كان رسول الله عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ

### (٣٧) باب ما جاء في صفة نوم رسول الله عليه الله

[١/١٤٨] عن جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر الميلا قال: كان رسول الله على يأكل أكل العبد، ويجلس جلسة العبد، وكان الله يألله يأكل على الحضيض، وينام على الحضيض. رواه البرقي والكليني. أ

۱. الكافي ٥ : ٨٦ ح٢.

٢. جهاز المسافر: أداته وما يصلح حاله.

٣. المحاسن: ٨٨ -٣٢.

٤. المحاسن: ١٠٠ ح١٣٩.

٥. الحضيض: قرار الأرض.

٦. المحاسن: ٤٥٧ ح ٣٨٧؛ الكافي ٦: ٢٧١ ح٦.

٧. الكافي ٢ : ٣٦٥ ح٤.

[ ٣ / ١٥٠] وعن ابن القدّاح، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عَمَالَةُ إذا أوى إلى فراشه قال: اللّهم باسمك أحيى وباسمك أموت، فإذا قام من نومه قال: الحمد لله الله غراشه قال: الحمد لله النه أماتني وإليه النشور. رواه الكليني. ا

### (٣٨) باب ما جاء في فراش رسول الله عليه الله

[١/١٥٢] عن عبدالله العلوي، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال أمير المؤمنين اليَّالِيّ: لمّا قدم عَديّ بن حاتم إلى النبيّ عَيْلِ أُدخله النبيُّ عَيْلِ بيته، ولم يكن في البيت غير خَصَفَة، " ووسادة من أَدَم، ٤ فطرحها رسول الله عَيْلِ لعديّ بن حاتم. رواه الكليني. ٥

١. الكافي ٢: ٥٣٩ ح١٦.

۲. الجعفريّات: ۲۲ ح ۱۸۱.

٣. الخَصَفة: شيءٌ يُعمل من خوص النخل.

٤. أي: الجلود.

٥. الكافي ٢: ٩٥٩ ح٣.

والديباج، وأنت على هذا الحصير؟! فقال رسول الله على الله الله على أنا خير منهم والله، ما أنا والدنيا؟ إنّا مثل الدنيا كمثل راكب مرّعلى شجرة ولها فيئٌ فاستظلّ تحتها، فلمّا أن مال الظلّ عنها ارتحل فذهب وتركها.

رواه الأهوازي في (الزهد)، يروى مثله عن عمر العدوي . ١

#### (٣٩) باب ما جاء في عبادة رسول الله عَيْظِيُّهُ

[١/١٥٤] عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله قال: كان رسول الله على عند عائشة ليلتَها، فقالت: يا رسول الله الم أتُتعب نفسك وقد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: يا عائشة، ألا أكون عبداً شكوراً؟ قال: وكان رسول الله على يقوم على أطراف أصابع رجليه، فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿طَهَ \* مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَسْقَى ﴾، [طه/ ١ و٢]. رواه الكليني. ٢

[١٥٥/٢] وعن معاوية بن عهر، قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول وذكر صلاة النبي عَلَيْ : كان يؤتى بطَهور فيُخمّر عند رأسه، ويوضع سواكه تحت فراشه، ثمّ ينام ما شاء الله، فإذا استيقظ جلس ثمّ قلّب بصره في السهاء، ثمّ تلا الآيات من آل عمران: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِ لَا فِ اللَّيْ لِ وَالنَّهَارِ ، [آل عمران/ ١٩٠] ثمّ يستن ويتطهّر، ثمّ يقوم إلى المسجد فيركع أربع ركعات، على قدر قراءته ركوعُه، وسجوده على قدر ركوعه، يركع حتى يقال: متى يرفع رأسه؟ ويسجد حتى يقال: متى يرفع رأسه؟ ويسجد حتى يقال: متى يرفع رأسه؟ ويسجد حتى يقال المتى يرفع رأسه؟ ويسجد على الآيات من آل عمران، ويقلّب بصره في السهاء، ثمّ يستن ويتطهّر ويقوم إلى المسجد فيصلي أربع ركعات كها ركع قبل ذلك، ثمّ يعود إلى فراشه فينام ما شاء الله، ثمّ يستيقظ فيجلس في السهد فيصلي أربع ركعات كها ركع قبل ذلك، ثمّ يعود إلى فراشه فينام ما شاء الله، ثمّ يستيقظ أربع ركعات كها ركع قبل ذلك، ثمّ يعود إلى فراشه فينام ما شاء الله، ثمّ يستيقظ



١. الزهد: ٨٩ - ١٣٤.

۲. الكافي ۲ : ۹٥ ح٦.

٣. يستنّ: أي يستاك.

فيجلس فيتلو الآيات من آل عمران ويقلّب بصره في الساء، ثمّ يستنّ ويتطهّر ويقوم إلى المسجد فيوتر ويصلّي الركعتين، ثمّ يخرج إلى الصلاة.

رواه الطوسي، والكليني مختصراً. ا

[٣/١٥٦] وعن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: كان رسول الله عَلَيْهُ يصلي من الليل شرة ركعة، منها الوتر وركعتا الفجر؛ في السفر والحضر. رواه الكليني. ٢

[١٥٨] وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله الله قال: استغفر رسول الله عَلَيْهُ في وتره سبعين مرّة.

رواه الطوسي، والعيّاشي في (تفسيره). ٤

[٩/١٥٩] وعن أبي بصير أيضاً، قال أبو عبد الله الله الله الله إذا دخل العشر الأواخر شدّ المئزر، واجتنب النساء، وأحيى الليل، وتفرّغ للعبادة. رواه الكليني وابن بابويه. ٥

[١٦٠/٧] وعن محمّد وزيد ابنّي علي بن الحسين، عن أبيها علي بن الحسين المُحلِّظ قال: كان رسول الله عَلَيْ يرفع يديه إذا ابتهل ودعا كمن يستطعم. رواه الشيخ في (الأمالي). ٦

١. تهذيب الأحكام ٢: ٣٥٩ ٣٥٩ ح ١٣٧٧ ؛ الكافي ٣: ٤٤٥ ح١٣.

٢. الكافي ٣: ٢٤٦ ح١٤.

٣. الكافي ٣: ٤٤٣ ح٣.

٤. تهذيب الأحكام ٢: ١٣٩ ح٥٠١؛ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥ ح١٠٠

٥. الكافي ٤ : ١٥٥ ح٣، الفقيه ٢ : ١٥٦ ح٢٠٢٠.

٦. أمالي الطوسي: ٥٨٥ ح١٢١١.

[ ١٦١ / ٨] وعن الفضل بن أبي قرّة، عن أبي عبدالله الله قال: ثلاث تناسخها الأنبياء من آدم الله حتّى وصلن إلى رسول الله عَيْنِ كان إذا أصبح يقول: اللهم إنّى أسألك إيهاناً تباشر به قلبي، ويقيناً حتّى أعلم أنّه لا يصيبني إلاّ ما كتبت لي، ورضّني بها قسمت لي.

قال أبو جعفر الكليني: ورواه بعض أصحابنا وزاد فيه: حتّى لا أُحبَّ تعجيل ما أخرت ولا تأخير ما عجّلت، ياحيّ يا قيّوم برحمتك أستغيث، أصلح لي شأني كلّه ولا تكلني إلى نفسى طرفة عين أبداً، وصلّى الله على محمّد وآله.

رواه الكليني. ا

[4/177] وعن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عليه قال: كان رسول الله عليه الما أصبح قال: الحمد لله ربّ العالمين كثيراً على كلّ حال ثلاث مئة وستّين مرّة وإذا أصبح قال مثل ذلك.

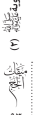
رواه الكليني، وابن بابويه في (علل الشرائع) والطوسي في (الأمالي). ٢

[ ١٠ / ١٦٣] وعن الحارث بن المغيرة، عن أبي عبد الله الله عزّوجل سبعين مرّة، قال: كان رسول الله عَنَّو جلّ سبعين مرّة، قال: يستغفر الله عزّوجل سبعين مرّة، قال: قلت: كان يقول: أستغفر الله، أستغفر الله وأتوبه إليه؟ قال: كان يقول: أستغفر الله، أستغفر الله سبعين مرّة ويقول: وأتوب إلى الله، وأتوب إلى الله سبعين مرّة .

رواه الكليني والأهوازي. ٣

#### (٤٠) باب ما جاء في قراءة رسول الله عَيْنَ اللهُ عَيْنَ اللهُ عَيْنَ اللهُ عَيْنَ اللهُ عَيْنَ اللهُ

[١/١٦٤] عن زيد بن علي، عن أبي جعفر الله وعمرو بن شمر عن أبي عبد



١. الكافي ٢: ٢٥٥ ح١٠.

٢. الكافي ٢: ٥٠٣ - ٤؛ علل الشرائع: ٣٥٤ - ١؟ أمالي الطوسي: ٥٩٧ - ١٢٤٠.

٣. الكافي ٢: ٥٠٥ - ٤، الزهد: ١١٤ - ١٩٥.

الله التلا: أنّ رسول الله يَكِيلُكُ كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن. رواه العيّاشي وفرات الكوفي في (تفسيريهم). ا

[17/17] وعن أبي هارون المكفوف، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الدحم ويرفع بها إذا دخل إلى منزله واجتمعت عليه قريش يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم ويرفع بها صوته، فتولي قريش فراراً، فأنزل الله عزّوجل في ذلك: ﴿وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحُدَهُ وَلَوْا عَلَى أَدْبَارِهِمْ نُفُورًا إلاإسراء/ ٤٦]. رواه الكليني. ٢

[٣/١٦٦] وعن معاوية بن عرّار، عن أبي عبد الله الله قال: إنّ رسول الله عَلَيْ كان يقف على الصف بقدر ما يقرأ سورة البقرة مترتّلاً. رواه الكليني. ٣

### (٤١) باب ما جاء في صوم رسول الله ﷺ

[١/١٦٧] عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عَيْقَ أوّل ما بُعِث يصوم، ثمّ ترك ذلك وصام ما بُعِث يصوم حتّى يقال ما يُفطر، ويفطر حتّى يقال ما يصوم، ثمّ ترك ذلك وصام الثلاثة الأيّام الغُرّ، ثمّ يوماً وأفطر يوماً، وهو صوم داود الله إلى عشرة أيّام يوماً، خميسين بينها أربعاء، فقبض عَيَقَ وهو يعمل ذلك .

رواه الكليني، وابن بابويه في (الخصال). ٤

١. تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٥ - ٨٥؛ تفسير فرات الكوفي: ٢٤٢ ٦٤١ - ٣٢٧.

۲. الكافي ۸: ۲۲۲ ح ۳۸۷.

<sup>🗐</sup> ۳. الكافي ٤ : ٤٣٢ ح ١ .

٤. الكافي ٤: ٩٠ ح٢، الخصال ٢: ٣٩٠ ح٠٨.

[7/179] وعن عبدالله بن سِنان، قال: قال أبو عبد الله الله الله الله كان رسول الله على كان يكثر الصوم في شعبان، يقول: إنّ أهل الكتاب تنحسوا به فخالفوهم. رواه الأشعري في (النوادر). ٢

### (٤٢) باب ما جاء في بكاء رسول الله على ا

[۱/۱۷] عن عبدالله بن ميمون القدّاح، عن جعفر، عن أبيه الماليّ قال: «دعا النبي النبي أله في عرفة حين غابت الشمس، فكان آخر كلامه هذا الدعاء وهملت عيناه بالبكاء ثمّ قال: اللهم إنّي أعوذ بك من الفقر، ومن تشتّت الأمر، ومن شرّ ما يحدث في الليل والنهار، أصبح ذيّي مستجيراً بعزّك، وأصبح وجهي الفاني مستجيراً بوجهك الباقي، يا خير من سُئِل، وأجود من أعطى، وأرحم من استُرحِم، جلّلني برحمتك، وألبسني عافيتك، واصرف عنّي شرَّ جميع خلقك». رواه الجمْيَري. "

مختصرالشمائل النبوية عيدالله (٢



١. الكافي ٤: ٩٠ ح٣؛ الفقيه ٢: ٨١ ح١٧٨٧.

٢. النوادر : ١٩ ح٤.

٣. قرب الإسناد: ٢١ - ٧٢. وانظر الكافي ٤ : ٤٦٥ ٤٦٤ -٥.

لبكائها، فقال لها: ما يبكيك يا أُمّ سلمة؟ فقالت: بأبي أنت وأُمّي يا رسول الله، ولم لا أبكي وأنت بالمكان الذي أنت به من الله، قد غفر لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر، تسأله أن لا يُشمت بك عدوّا أبداً، وأن لا يردّك في سوء استنقذك منه أبداً، وأن لا ينزع منك صالح ما أعطاك أبداً، وأن لا يكلك إلى نفسك طرفة عين أبداً؟ فقال: يا أُمّ سلمة، وما يُؤمنني؟ وإنّها وكل الله يونس بن مَتّى إلى نفسه طرفة عين وكان منه ما كان». رواه القمّي في (تفسيره). ا

المار [٣/١٧٢] وعن ابن القدّاح، عن أبي عبد الله الله قال: «سمع النبي عَلَيْهُ امرأة حين مات عشهان بن مظعون وهي تقول: هنيئاً لك يا أبا السائب الجنّة، فقال النبي عَلَيْهُ: وما علمك، حسبكِ أن تقولي: كان يحبّ الله ورسوله، فلمّا مات إبراهيم ابن رسول الله عَلَيْهُ علمك، حسبكِ أن تقولي: كان يحبّ الله ورسوله، فلمّا مات إبراهيم ابن رسول الله عَلَيْهُ بالدموع، ثمّ قال النبي عَلَيْهُ: تدمع العين، ويحزن القلب، ولا نقول ما يُسخط الربّ، وإنّا بك يا إبراهيم لمحزونون، ثمّ رأى النبي عَلَيْهُ في قبره خللاً فسوّاه بيده، ثمّ قال: إخق بسلفك الصالح عملاً فليتقن، ثمّ قال: إلحق بسلفك الصالح عثمان بن مظعون». رواه الكليني. ٢

#### (٤٣) باب ما جاء في حياء رسول الله عَيْلاً

[١٧٣/ ١] عن يزيد بن خليفة الخولاني، عن أبي عبد الله الله قال: «كان نبي الله عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَيْهُ عَلَيْ مَا كُلُونُ نبي الله عَلَيْهُ عَل حَبِينًا كُورِيهِ إِنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

[١٧٤] وعن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبد الله المَيْ قال: إنّ النبي عَيْقَ كان في مكان ومعه رجل من أصحابه وأراد قضاء حاجة فقال: ائت الخشبتين يعني النخلتين فقل لها: اجتمعا بأمر رسول الله، فاجتمعتا، فاستتربها

ا. تفسير القمّي ٢ : ٤٩.

۲. الكافي ۳ : ۲۲۲ ۲۲۳ ح ۶۰.

٣. الكافي ٣: ٢٥٢ ح٨.

#### (٤٤) باب ما جاء في حجامة رسول الله عَيْنِ اللهُ عَيْنِ اللهُ عَيْنِ اللهُ عَيْنِ اللهُ عَيْنِ اللهُ

[١/١٧٥] عن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن علي بن أبي طالب الملك قال: ما وجع رسول الله عَيْنَ في وجعاً قط إلا كان فزعه، ٢ إلى الحجامة. رواه ابن الأشعث.٣

[١٧٦] وعن جابر بن يزيد الجعفى، عن أبي جعفرالي قال: احتجم رسول الله عَيَالِيُّهُ حجمه مولىً لبني بياضة، وأعطاه، ولو كان حراماً ما أعطاه، فلمَّا فرغ قال له رسول الله عَلِيلَةُ: أين الدم؟ قال: شربته يا رسول الله، فقال: ما كان ينبغي لك أن تفعل، وقد جعله الله عزّوجلّ لك حجاباً من النار، فلا تَعُد. رواه الكليني وابن بابو یه. <sup>٤</sup>

[١٧٧] وعن يونس بن يعقوب، قال،: سمعت أبا عبد الله الله يقول: احتجم رسول الله عَيَالَةُ يوم الإثنين، وأعطى الحجّام بُرّاً. رواه ابن بابويه في (الخصال). ٥

[١٧٨] وعن صفوان بن يحيى الجهّال، عن أبي عبد الله الله قال: كان رسول الله عَيْكِ الله عَيْكِ الله عَتَجِم بشلاث، واحدة منها في الرأس يسمّيها (المنقذة) وواحدة بين الكتفين يسمّيها (النافعة) وواحدة بين الورَكَين يسمّيها (المغيثة). رواه ابن بسطام في (طت الأئمة الماليك ).٦

١. بصائر الدرجات: ٢٥٦ ح٩.

٢. فزع: أي لجأ.

٣. الجعفريّات: ٢٦٨ ح١٠٩٦.

٤. الكافي ٥: ١١٦ ح٣؛ الفقيه ٣: ١٦٠ ح٨٥٥٨.

٥. الخصال ٢: ٣٨٤ - ٦٣.

٦. طتّ الأئمة الله ٢٤٢ ٢٤١.

[۱۷۷۹ ] وعن الفضل بن شاذان، قال: سمعت الرضائي يحدّث عن أبيه، عن آبائه، عن آبائه، عن على الله على الله الله على الله الله على الل

#### (٤٥) باب ما جاء في أسماء رسول الله عليا

[١/١٨٠] عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر المثلِق قال: إنّ لرسول الله عَلَيْ عشرة أسهاء، خمسة منها في القرآن، وخمسة ليست في القرآن، فأمّا التي في القرآن: فمحمّد وأحمد وعبدالله و (يس) و (ن)، وأمّا التي ليست في القرآن: فالفاتح، والخاتم، والكافي، والمقفّى، ٢ والحاشر. ٣ رواه ابن بابويه في (الخصال). ٤

[۱۸۱/۲] وعن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر الله على الله على

#### (٤٦) باب ما جاء في سنّ رسول الله ﷺ

[١/١٨٢] عن نصر بن علي الجَهْضَمي، عن أبي الحسن علي بن موسى الرضاليك قال: «حدّثني أبي جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد قال: «حدّثني أبي جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه أمير المؤمنين علي

١. عيون أخبار الرضاء الله ٢: ١٧ ح٣٩.

٢. المقفّى: هو المولّى الذاهب. يعنى: أنّه آخر الأنبياء المتّبعُ لهم، فإذا قفّى فلا نبيّ بعده.

٣. اي: الذي يُحشر الناس خلفه وعلى ملَّته دون ملَّة غيره.

٤. الخصال: ٢٦٦ ح٢.

هُ أي: يمحو الله به الكفر وآثاره.

٦. لأنّه يحادّ من حادّ دينه، قريباً كان أو بعيداً، أي: يعاديه ويخالفه.

٧. أمالي الصدوق: ٦٧ ح٢ ؛ الفقيه ٤ : ١٧٧ ح ٥٤٠٥.

بن أبي طالب صلوات الله عليهم قال: مضى رسول الله على وهو ابن ثلاث وستين سنة، في سنة عشر من الهجرة، كان مقامه بمكّة أربعين سنة، ثمّ هبط عليه الوحي في عام الأربعين، وكان بمكّة ثلاث عشرة سنة، ثمّ هاجر إلى المدينة وهو ابن ثلاث وخمسين سنة، فأقام بها عشر سنين». ا

[۱۸۳] [وعن عبد الملك بن هارون، عن الصادق، عن آبائه الملك: «أنّ ملك الروم عرض على الحسن بن على الحلك: ما يبكيك؟ قال: هذه صفة جدّي محمّد الله الملك كتّ اللحية، عريض الصدر، طيّب الريح، حسن الكلام، فصيح اللسان، كان يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وبلغ عمره ثلاثاً وستين سنةً، ولم يخلّف بعده إلا خاتماً مكتوباً عليه (لا إله إلا الله محمّد رسول الله) وكان يتختّم في يمينه، وخلّف سيفه ذا الفقار، وقضيبه، وجبّة صوف، وكساء صوف كان يتسرول به، لم يقطعه ولم يخطه حتى لحق بالله». رواه القمّى في (تفسيره). "

### (٤٧) باب ما جاء في وفاة رسول الله ﷺ

[۱/۱۸٤] عن عبد الله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبد الله الله قال: سمّت اليهود النبي عَيْلَة في ذراع، قال: وكان رسول الله عَلَيْ يحبّ الذراع والكتف، ويكره الورك لقربها من المبال، قال: للّا أُوتي بالشِواء أكل من الندراع وكان يحبّها فأكل ما شاء الله، ثمّ قال الندراع: يا رسول الله، إنّي مسموم فتركه، وما زال ينتقض به سمّه حتّى مات».

رواه الصفّار.٤

١. تاريخ أهل البيت الملك : ٦٨ ٦٧.

٢. هذا ، وقد وهب ذا الفقار لعلى٧.

٣. تفسير القمّي ١: ٢٧١.

٤. بصائر الدرجات: ٥٠٣ ح٦.

[١٨٥/٢] وعن أبي بصير، عن أبي جعفر الباقر الله على النبي عَيَالله الوفاة نزل جبرئيل الله فقال له جبرئيل: يارسول الله، هل لك في الرجوع؟ قال: لا، قد بلّغت رسالات ربّي، ثمّ قال له: يارسول الله، أتريد الرجوع إلى الدنيا؟ قال: لا، بل الرفيق الأعلى، ثمّ قال رسول الله عَيَّالله للمسلمين وهم مجتمعون حوله: أيّها الناس، [إنّه] لا نبيّ بعدي، ولا سنّة بعد سنّتي، فمن ادّعى ذلك فدعواه وبدعته في النار، ومن ادّعى ذلك فاقتلوه، ومن اتبعه فإنّه في النار. أيّها الناس: أحيوا القصاص، وأحيوا الحق، ولا تفرّقوا، وأسلموا وسلّموا تسلموا، ﴿كَتَبَ الله لَأُعْلِبَنَ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ الله قَوِيُّ عَزِيزٌ ﴾، [المجادلة / ٢١]». رواه المفيد في (الأمالي). المجادلة / ٢١]». رواه المفيد في (الأمالي). الله الله المناه المهاه المهاه المهاه الله المناه المهاه المهاه المهاه المهاه الله المهاه المهاه

[٣/١٨٦] وعن الأصبغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين الله قال: «لقد قبض رسول الله على وإنّ رأسه لفي حِجْري». رواه المفيد في (الأمالي). ٢

[١٨٧/ ٤] وعن أبي أيّـوب الخزّاز، قال: أردنا أن نخرج، فجئنا نسلّم على أبي عبد الله الله الله فقال: «كأنّكم طلبتم بركة يـوم الإثنين؟! فقلنا: نعم، قال: وأيّ يوم أعظم شـؤماً من يوم الإثنين، يـوم فقدنا فيـه نبيّنا وارتفع فيـه الوحـي عنّا».

رواه البرقي وابن بابويه. ٣

١٠٠ ٤. تهذيب الأحكام ١: ٧٧٨ ٤٧٧ ح ١٤٦٤.



١. أمالي المفيد: ٥٣ -١٥٠.

٢. أمالي المفيد: ٢٣٥ ح٥.

٣. المحاسن: ٢٤٧ ح ٢٥، ٣٤٧ ح ١٦ ؛ الفقيه ٢ : ٢٦٧ ح ٢٤٧ ؛ قرب الإسناد: ٢٩٩ ح ٢١٧٧ ؛ المحاسن: ٣٨٧ ح ٢٩٠ عن موسى بن جعفر الله نحوه.

رسول الله عَيَّا في ثلاثة أثواب: بُردٍ أحمر حِبَرة، وثوبين أبيضين صُحاريّين، ٢ قلت له: كيف صُلِّي عليه؟ قال: سُجِّي بثوب، ٣ وجُعِل وسط البيت، فإذا دخل عليه قوم داروا به وصلّوا عليه ودعوا له، ثمّ يخرجون ويدخل آخرون، ثمّ دخل علي اليّلا القبر فوضعه على يديه وأدخل معه الفضل بن العبّاس، فقال رجل من الأنصار من بني الخيلاء يقال له أوس بن خَوْليّ: أنشدكم الله أن تقطعوا حقّنا، فقال له علي اليّلا: ادخل، فدخل معها، فسألته: أين وُضِع السرير؟ فقال: عند رجل القبر وسُلّ سلاً». ٤

رواه الطوسي.٥

[١٩١١] وعن الحسين بن على الرافقي، عن جعفر، عن أبيه المائق «أنّ قبر النبي عَلَيْ رُفِع شبراً من الأرض، وأنّ النبي عَلَيْ أمر برشّ القبور». رواه ابن بابويه في (على الشرائع) والطوسي. ٧

[۱۹۲۱ من الحسين بن محمّد، عن غير واحد، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله الله قال: «قبر رسول الله علي محصّب حصباء، ^ حمراء». رواه الكليني. ٩

١. الحبير من البرود: ما كان مَوْشِيّاً مخطَّطاً، وهو برديهاني.

٢. صُحار: قرية نُسب الثوب إليها، وهي من سلطنة عُمان قرب اليمن.

٣. أي: غُطِّي.

٤. السّلّ: انتزاع الشيء وإخراجه برفق.

٥. تهذيب الأحكام ١: ٣١٣ ٣١٢ ح٨٦٩.

٦. الكافي ٣: ١٦٦ ح٣؛ تهذيب الأحكام ١ : ١٤٨ ح١٤٦٧.

٧. علل الشرائع: ٣٠٧ ح٢؛ تهذيب الأحكام ١: ٩٩٩ ح١٥٣٨.

٨. الحصباء: الحصى الصغار.

٩. الكافي ٣: ٢٠١ ح٢.

[١٠/١٩٣] وعن عمروبن سعيدبن هلال الثقفي، عن أبي جعفر الله قال: «إن أصبت بمصيبة في نفسك أو في ولدك؛ فاذكر مصابك برسول الله على في أماليهما). المثله قط ». رواه الكليني، والمفيد والطوسي في (أماليهما). ا

#### (٤٨) باب ما جاء في ميراث رسول الله ﷺ

[۱/۱۹٤] عن حمزة بن مُحران، قال: قلت لأبي عبد الله الله الله عن ورث رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عنه ورثته متاع البيت، والحُرْثي، ٢ وكلّ ما كان له». رواه الكليني. ٣

[٧/١٩٥] وعن زرارة، عن أبي جعفر الله على الله على على علم رسول الله على الل

رواه الصفّار والكليني وابن بابويه. ٤

[٣/١٩٦] وعن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، قال: سألت الرضائي عن الحيطان السبعة، قال: «كانت ميراثاً من رسول الله عَيَّا وقفاً، وكان رسول الله عَيَّا أنه يأخذ منها ما ينفق على أضيافه، والنائبة تلزمه، فلمّا قبض جاء العبّاس يخاصم فاطمة على فشهد على النائبة وقف، وهي: الدلال، والعواف، والحسنى، والصافية، ومال أمّ إبراهيم، والمُثْيَب، والبُرْقة». رواه الحِمْيري والكليني. "

١. الكافي ٣: ٢٢٠ ح٢ و٨/ ١٦٨ ح١٨٩ ؛ أمالي المفيد: ١٩٥ ح٢٥، أمالي الطوسي: ١٨١ ح١٤٤٨.

٢. الخرثي: أثاث البيت.

٣. الكافي ٧ : ٨٦ ح٢.

٤. بصائر الدرجات: ٢٩٤ ح٦؛ الكافي ٧: ٨٦ ح١؛ الفقيه ٤: ٢٦١ ح٥٦٠٨.

الْلَحْ اللَّهِ الكافي: وقف على فاطمة اللَّهُ اللَّا لَا اللّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

١٠٢ ٦. قرب الإسناد: ٣٦٤ ٣٦٣ ح ١٣٠١ ؛ الكافي ٧: ٤٨ ٤٧ ح ١.

«إنّ رسول الله عَيْنَا خلّ ف حيطاناً، اللدينة صدقة، وخلّف ستّة أفراس، وثلاث نُوق: العضباء، والصهباء، والديباج، وبغلتين: الشهباء والدُلْدُل، وحماره يعفور، وشاتين حلوبتين، وأربعين ناقة حلوباً، وسيفه ذا الفقار، ودرعه ذات الفضول، وعمامته السحاب، وحبرتين بمانيّتين، وخاتمه الفاضل، وقضيبه الممشوق، وفراشاً من ليف،وعباءتين قَطَو انيّتين، " ومَخادّاً من أدَم؛ لل فصار ذلك إلى فاطمة الله ما خلا درعه وسيفه وعمامته وخاتمه، فإنّه جعله لأمير المؤمنين اليَّلاِ». رواه الإبلي في (كشف الغمّة). ٥

[ ١٩٨ / ٥] وعن أبي بصير، قال: قال أبو عبد الله التياني: «ترك رسول الله يَتَيَاللهُ في المتاع سيفاً ودرعاً وعنزة ورحلاً وبغلته الشهباء، فورث ذلك كلُّه على بن أبي طالب الله ». رواه الصفّار والكليني.٦

[٦/١٩٩] وعـن أبان بن عثـمان، عن أبي عبد الله الثيلا قال: «لمَّا حضر ت رسـول الله يَتَيَاللُّهُ الوفاة دعا العبّاس بن عبد المطّلب وأمر المؤمنين اليَّلِ فقال للعبّاس: يا عهمّ محمّد، تأخذ تراث محمّد وتقضى دَينه وتنجز عِداته؟ فردّعليه فقال: يا رسول الله، بأبي أنت وأُمّى إنّى شيخ كثير العيال، قليل المال، مَن يطيقك وأنت تبارى الريح، قال: فأطرق عَيَّاللهُ هُنَيئة ثـمّ قـال: يـاعبّاس، أتأخذتراث محمّد وتنجـز عداته وتقضى دينه؟ فقـال: بأبي أنت وأُمِّي إنّي شيخ كثير العيال، قليل المال وأنت تباري الريح، قال: أما إنّي سأعطيها من يأخذها بحقّها، ثمّ قال: ياعلي، يا أخامحمّد، أتنجز عدات محمّد، وتقضى دَينه، وتقبض تراثه؟ فقال: نعم، بأبي أنت وأُمِّي، ذاك عليّ ولي. قال: فنظرت إليه حتّى نزع

١. الحائط: البستان من النخيل إذا كان عليه حائط، وهو الجدار.

٢. الصهباء: هي التي يعلو لونها صُهبة، وهي كالشُّقرة.

٣. القَطو انيّة: عباءة بيضاء قصيرة الخمل.

٤. المِخَدَّة: الوساة، لأنَّها توضع تحت الخدّ.

٥. كشف الغمّة ٢ : ١١٨، هذا وقد ورد أنه ٩ أهدى ذا الفقار إلى على ٧.

٦. بصائر الدرجات: ١٨٦ ح٤٤ و١٨٨ ح٥٥ ؛ الكافي ١ : ٢٣٤ ح٣.

خاتمه من أصبعه، فقال: تختّم بهذا في حياتي، قال: فنظرت إلى الخاتم حين وضعته في أصبعي فتمنيّت من جميع ما ترك الخاتم، ثمّ صاح: يا بلال، عليّ بالمغفر، والدرع، والراية، والقميص، وذي الفقار، والسحاب، والبُرْد، والأبرقة، والقضيب. قال: فوالله ما رايتها غير ساعتي تلك يعني الأبرقة فجيئ بشِقّة كادت تخطف الأبصار، فإذا هي من أبرق الجنّة، فقال: ياعلي، إنّ جبرئيل أتاني بها وقال: يا محمّد، اجعلها في حلقة الدرع، واستذفر بها مكان المنطقة، ثمّ دعا بزوجَي نعال عربيّن جميعاً، أحدهما مخصوف والآخر غير مخصوف، والقميصين: القميص الذي أُسري به فيه، والقميص الذي خرج فيه يوم أُحد، والقلانس الثلاث: قلنسوة السفر، وقلنسوة العيدين والجُمّع، وقلنسوة كان يلبسها ويقعد مع أصحابه. ثمّ قال: يا بلال، عليّ بالبغلتين: (الشهباء) و(القصواء)، والفرسين: (الجناح) كانت توقف بباب المسجد لحوائج رسول الله يَشْ يعث الرجلَ في حاجته فيركبه فيركضه في حاجة رسول الله يَشْ والخيروم) وهو الذي كان يقول: أقْدِم حيزوم والحار وغفير)، فقال: اقبضها في حياق.

فذكر أمير المؤمنين الله أنّ أوّل شيء من الدوابّ توفّي عُفير ساعة قُبض رسول الله عَلَيْ الله عنها فكانت قبره». رواه الكليني. ١

### (٤٩) باب ما جاء في رؤية رسول الله عَيْنَ في المنام

[١٠٢٠] عن الحسن بن علي بن فضّال، عن أبي الحسن علي بن موسى الرضاليك قال: مَن قال: «لقد حدّثني أبي، عن جدّي، عن أبيه، عن آبائه المالك : أنّ رسول الله عَيْنَ قال: مَن رآني في منامه فقد رآني، لأنّ الشيطان لا يتمثّل في صورتي ولا صورة أحدٍ من أوليائي،

١. الكافي ١ : ٢٣٦\_ ٢٣٧ ح٩ ؛ ورواه الطوسي في الأمالي ٢٠١- ١٠٢ ح١٢٤٤ نحوه؛ وفيه إنّ ذا الفقار
 كان قد وهبه لعلى ٧ من قبل .

[۲/۲۰۱] وعن سُليم بن قيس الكوفي، عن محمّد بن أبي بكر قال: «قال رسول الله عَيْنِينَ في نوم ولا يقظة، ولا يقطة، ولا يأحدٍ من أوصيائي؛ إلى يوم القيامة».

رواه سُليم بن قيس في (كتابه).٢

\* \* \*

قال المؤلّف عفا الله تعالى عنه وغفر له ورحمه: وقع الفراغ منه ضحوة يوم السبت خامس عشر جمادى الأُولى من شهور سنة (١٤٢٣) ثلاث وعشرين وأربع مئة وألف من هجرة سيّد الأنام عليه وعلى آله الصلاة والسلام، بدار العلم ومعقل أهل الإيان، بلدة (قم) الطيّبة صانها الله عن نوائب الزمان، حامداً مُصلياً مُسلّماً

#### المصادر والمراجع:

1. أمالي الصدوق: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمّد بن علي ابن بابويه القمّي ط مؤسّسة الأعلمي، بيروت الطبعة الخامسة سنة (١٤٠٠ق).

. مختصرالشمائل النبوية عَلَيْنِ (

電 山地

١. عيون أخبار الرضائل ٢ : ٢٥٧ ح ١١ ؛ أمالي الصدوق: ٦٢ ح١٠ الفقيه ٢ : ٥٨٥ ح١٩٣.

٢. كتاب سُليم بن قيس الكوفي: ٢٢٦؛ ومحمد بن أبي بكر لم يدرك النبي ٩ سـوى سنتين من سنة،
 فالخبر مرسـل مرفـوع لا عـبرة به .

- ٢. أمالي الطوسي: للشيخ أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسي تحقيق مؤسّسة البعثة الطبعة الأُولى بقم سنة (١٤١٤ق).
- ٣. أمالي المفيد: للشيخ المفيد أبي عبدالله محمّد بن محمّد ابن النُّعهان البغدادي تحقيق على أكبر الغفّاري وحسين أُستاد ولي طجاعة المدرّسين بقم.
- 3. الأربعون حديثاً في حقوق الإخوان: للسيّد محيي الدين محمّد بن عبدالله الحسيني المعروف بابن زُهرة الحلبي تحقيق نبيل رضا علوان الطبعة الأُولى بقم سنة (١٤٠٥ق).
- •. بصائر الدرجات: لأبي جعفر محمّد بن الحسن الصفّار الطبعة الثانية تصوير مكتبة آية الله المرعشي بقم سنة (١٤٠٤ق).
- 7. تاريخ أهل البيت الميلان : تحقيق السيّد محمّد رضا الحسيني الجلالي ط مؤسّسة آل البيت: لإحياء التراث الطبعة الأُولى سنة (١٤١٠ق).
- ٧. تفسير العيّاشي: لأبي النضر محمّد بن مسعود بن عيّاش السمر قندي تحقيق السيّد هاشم الرسولي المحلّة على المكتبة العلميّة الإسلاميّة بطهران الطبعة الأولى.
- ٨. تفسير فرات الكوفي: لأبي القاسم فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي تحقيق محمد
   كاظم المحمودي الطبعة الثانية طهران سنة (١٤١٦ق).
- ٩. تفسير القمّي: لأبي الحسن علي بن إبراهيم بن هاشم القمّي ط مؤسّسة الأعلمي،
   بيروت الطبعة الأُولى سنة (١٤١٢ق).
- 1. تهذيب الأحكام في شرح المقنعة: للشيخ أبي جعفر محمّد ابن الحسن الطوسي تحقيق على أكبر الغفّاري الطبعة الأُولى سنة (١٤١٧ق).
- 11. الجعفريّات (برواية محمّد بن الأشعث الكوفي): تصحيح: أحمد الصادقي الأردستاني ط مؤسّسة كوشانبور بطهران الطبعة الأُولى سنة (١٤١٧ق).

- 17. الزهد: للحسين بن سعيد الأهوازي تحقيق جلال الدين علي الصغير ط دار الأعراف، بيروت الطبعة الأُولى سنة (١٤١٣ق).
- 14. صحيفة الإمام الرضاطيّة (برواية الطبرسي): تحقيق محمّد مهدي نجف ط المؤتمر العالمي للإمام الرضاطيّة سنة (٢٠٦٥ق).
- 10. طبّ الأئمّة المَيْنِ : للحسين وعبدالله ابنَي بسطام بن سابور الزيّات شرح وتعليق محسن عقيل ط در المحجّة البيضاء، بيروت الطبعة الأُولى سنة (١٤١٤ق).
- 17. علل الشرائع: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمّد بن علي ابن بابويه القمّي ط المكتبة الحيدريّة بالنجف الأشرف سنة (١٣٨٥ق).
- ١٧. عيون أخبار الرضايك : للشيخ الصدوق أبي جعفر بن بابويه القمّي ط انتشارات جهان طهران.
- 14. قرب الإسناد: لأبي العبّاس جعفر بن عبدالله الجِمْيَري ط مؤسّسة آل البيت: لإحياء التراث الطبعة الأُولى سنة (١٤١٣ ق).
- 14. الكافي: لثقة الإسلام أبي جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق الكُليني الرازي تحقيق على أكبر الغفّاري طدار الكتب الإسلاميّة بطهران.
  - ٠٢. كتاب سُليم بن قيس اله الالي العامري الكوفي: ط مؤسّسة الأعلمي، بيروت.
- ٢١. كتاب مَن لا يحضره الفقيه: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمّد بن علي بن بابويه القمّي تحقيق على أكبر الغفّاري ط جماعة المدرّسين بقم.
- ٢٢. كشف الغمّة في معرفة الأئمّة الكئمّة الكئمة الكئ

.... مختصرالشمائل النبوية عيدية (٣)

- ٢٣. معاني الأخبار: للشيخ الصدوق أبي جعفر بن بابويه القمّي تحقيق علي أكبر الغفّارى ط سنة (١٣٧٩ق).
- ٢٤. مكارم الأخلاق: لرضي الدين الحسن بن الفضل الطبرسي ط مؤسسة الأعلمي،
   بيروت، الطبعة السادسة سنة (١٣٩٢ق).
- ٢٠. المحاسن: لأبي جعفر أحمد بن محمد بن خالد البرقي تحقيق السيد جلال الدين المحدد الأُرْموى طدار الكتب الإسلامية بطهران الطبعة الأُولى.
- 77. المسلسلات: لأبي محمّد جعفر بن أحمد بن علي القمّي الإيلاقي المعروف بابن الرازي تحقيق السيّد محمّد النيشابوري ط مجمع البحوث الإسلاميّة بمشهد الرضاط الله الطبعة الأولى سنة (١٤١٣ق).
- ۲۷. النوادر: لأبي جعفر أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعري القمّي ط مدرسة الإمام المهدي ٧ بقم الطبعة الأُولى سنة (١٤٠٨ق).

#### فهرس الأبواب:

- (٢٠) باب ما جاء في جِلْسة رسول الله عَيْنَا ومجلسه.
  - (٢١) باب ما جاء في صفة أكل رسول الله عَيْنِاللهُ.
  - (٢٢) باب ما جاء في صفة خبز رسول الله عَيْوَاللهُ.
  - (٢٣) باب ما جاء في صفة إدام رسول الله عَيْدِاللهُ.
- (٢٤) باب ما جاء في صفة وضوء رسول الله عَيْنِ عند الطعام.
- (٢٥) باب ما جاء في قول رسول الله عَيْلَ إِذَا فرغ من الطعام والشراب.
  - (٢٦) باب ما جاء في تخلّل رسول الله عَيْلَ بعد الطعام.
  - (٢٧) باب ما جاء في قَدَح رسول الله تَتَأَلِيُّهُ وقَصْعَته وقَعْبه.

- (٢٨) باب ما جاء في صفة فاكهة رسول الله عَيْنِيْنُهُ.
- (٢٩) باب ما جاء في صفة شراب رسول الله عَيْنِيُّهُ.
- (٣٠) باب ما جاء في صفة شرب رسول الله عَيْنَاللهُ.
  - (٣١) باب ما جاء في تعطّر رسول الله عَيْنَوْلُهُ.
  - (٣٢) باب كيف كان كلام رسول الله تَكَيْلُهُ.
- (٣٣) باب ما جاء في صفة ضحك رسول الله عَيْوَاللهُ.
  - (٣٤) باب ما جاء في مزاح رسول الله عَلَيْكَاللهُ.
  - (٣٥) باب ما جاء في خلَّق رسول اللهُ عَيْنَالُهُ.
  - (٣٦) باب ما جاء في تواضع رسول الله عَيْظِيُّهُ.
  - (٣٧) باب ما جاء في صفة نوم رسول الله عَيْدَاللهُ.
    - (٣٨) باب ما جاء في فراش رسول الله عَيْظَالله.
    - (٣٩) باب ما جاء في عبادة رسول الله عَيْدَاللهُ.
    - (٤٠) باب ما جاء في قراءة رسول الله عَلَيْلاللهُ.
    - (٤١) باب ما جاء في صوم رسول الله عَيْظِيُّهُ.
    - (٤٢) باب ما جاء في بكاء رسول الله عَلَيْظَالُهُ.
    - (٤٣) باب ما جاء في حياء رسول الله عَيْظَاللهُ.
    - (٤٤) باب ما جاء في حجامة رسول الله عَلَيْظَالُهُ.
      - (٤٥) باب ما جاء في أسماء رسول الله عَيْظِيُّهُ.
      - (٤٦) باب ما جاء في سنّ رسول الله تَكَيَّالُهُ.
      - (٤٧) باب ما جاء في وفاة رسول الله عَلَيْظِلُهُ.

(٤٩) باب ما جاء في رؤية رسول الله عَلَيْكُ في المنام.

\* \* \*

111

## الموحدون العابدون القاصدون

# (أمّ القرى) من كلّ الأمصار

محسن الأسدى.١

### ملختص البحث:

هناك حكم كثيرة، والله عزّ وجلّ أعلم بها وبمراده؛ فهو: ﴿لاَ يُسْأَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾، وهنالك مقاصد وأهداف هي الأخرى كثيرة ... ؛ وهناك نعم وفيرة؛ إن في الحياة الدنيا وإن في الآخرة، يحظى بها الوافدون لهذا البيت المبارك؛ من حجّاج ومعتمرين... ، اقتضت وجود البيت الحرام؛ الكعبة ومعالم قريبة منها، فيها أخرى تبعد قليلاً عنها؛ وما يحفُّ بها من آثار، وما نهض في أحضانها من إبداعات روحيّة وأخلاقية واجتماعية.. ؛ لتشكّل مشروعاً ربّانيًا، إبراهيم الله وبرفقته ذريّة طيبة؛ ابنه إسماعيل وأمُّه هاجر الله عنها وبناء ذلك المشروع المبارك؛ ليلتحق بهم الصالحون؛ أولئك الذين أعدً لأجلهم ذلك البيت إنشاءً وتطهيراً، وهو الذي

١. محقق و باحث ديني .

نسبه الله تعالى إليه تشريفاً وتكريهاً له، وعلوًّا لمنزلته: ﴿...وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّابِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَع السُّجُودِ﴾. \

وكذا الآية ٢٦ الحجّ: ﴿... وَطَهِرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَالْقَآبِمِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ﴾.

وتقديراً لهولاء الموحدين العابدين في جميع الأعصار، القاصدين (أُمَّ الْقُرَى) من كلّ الأمصار، وهم يشكّلون تلك الأفئدة في دعاء إبراهيم الله : ﴿فَاجْعَلْ مَن كلّ الأمصار، وهم يشكّلون تلك الأفئدة في دعاء إبراهيم الله : ﴿فَاجْعَلْ أَفْهِدَةً مِّنَ النّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمُ . حيث يجدون فيه الأمن والطمأنينة وعطاءً غير مجذوذ ... تعالوا نعيش معاً في رحاب ذلك، نتلمس ما فيه من نعم روحيّة وأخلاقيّة واجتهاعيّة، ومعرفيّة عن المسجد الحرام ومعالمه ورموزه ... ؛ نطلُّ عليها عبر قراءة ما تيسر من آيات قرآنيّة وأحاديث وروايات وخطب للإمام عليًّ الله وأقوال أخر ...

\* \* \*

# نِعَمٌ مباركةٌ!

في قراءة لرحلة الحجِّ القرآنيَّة ومعالمه؛ مع إطلالة على نِعمٍ يشهدونها في البيت الحرام وزيارته المباركة حجَّا واعتهاراً... تجتمع هذه النعم المباركة في قوله تعالى: ﴿لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ ﴾. ٢

وتتوزع بين ما هو دنيوي، وما هو أخروي.

قال الزمخشري: ونكر المنافع؛ لأنّه أراد منافع مختصة بهذه العبادة دينية ودنياوية لا توجد في غيرها من العبادات.

قال سيد قطب: والمنافع التي يشهدها الحجيج كثير، فالحج موسم ومؤتمر، الحج

اَنْظِیُّهُ ۱. سورة البقرة : ١٢٥ .

١١٢ ٢. سورة الحج: ٢٨.

موسم تجارة وموسم عبادة، والحج مؤتمر اجتهاع وتعارف، ومؤتمر تنسيق وتعاون. وهو الفريضة التي تلتقي فيها الدنيا والآخرة كها تلتقي فيها ذكريات العقيدة البعيدة والقريبة..

أصحاب السلع والتجارة يجدون في موسم الحج سوقاً رائجة، حيث تجبى إلى البلد الحرام ثمرات كلّ شيء من أطراف الأرض؛ ويقدم الحجيج من كلّ فح ومن كلّ قطر، ومعهم من خيرات بلادهم ما تفرق في أرجاء الأرض في شتى المواسم... يتجمع كلّه في البلد الحرام في موسم واحد. فهو موسم تجارة ومعرض نتاج؛ وسوق عالمية تقام في كلّ عام وهو موسم عبادة تصفو فيه الأرواح، وهي تستشعر قربها من الله في بيته الحرام... المحالم... المحالم الحرام... المحالم المح

نقف عند تلك النعم التي تنطلق من هناك، من تلك الصحراء القاحلة، ومن ذلك السوادي المجدب، ذي الشمس الحارقة، ومن بقعة مقفرة معلومة من الأرض، من بين رمال وصخور، لا ماء فيها ولا كلأ... موحشة؛ خلاء من الناس، مهجورة لا من أحد يسمع، أو ناظر ينظر، إلّا عابر سبيل، وإلّا قبائل تحيطها من بعيد، بقعة تعجُّ بمخاطر كثيرة، فيلا حياة مستقرة فيها، فضلاً عن أن تكون آمنة متحضّرة... ولحكمة اقتضتها السهاء يأتي أمر ربّك أنَّ هاهنا مكان بيته؛ بيت الله الحرام، فإذا ﴿بالْبَيْتِ الْعُتِيقِ﴾ الذي وضع بأمر ربّه، وأخفته مشيئته، أو أخفي لأسباب طبيعية مؤثرة، ولعلَّ هذا كان قبل الخليقة، لا في زمن نبيً الله آدم الله المراج، وإن ذكر أنه الله إبراهيم الله إبراهيم الله إلا قامته بناءً مرتفعاً؛ لا محفق من متعلقيه. قد حدّت السهاء مكانه لنبيً الله إبراهيم الله إلا قامته بناءً مرتفعاً؛ لا محفق ربانيّة، كرّمت السهاء بإظهاره خليل الله إبراهيم الله إحين حلَّ وقتُ تفعليه؛ ليكون ﴿البَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ كعبةً ظاهرة، علامةً بارزةً تُدِلُّ الناسَ على أنَّ ها هنا تفعليه؛ ليكون ﴿البَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ كعبةً ظاهرة، علامةً بارزةً تُدِلُّ الناسَ على أنَّ ها هنا تفعليه؛ ليكون ﴿البَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ كعبةً ظاهرة، علامةً بارزةً تُدِلُّ الناسَ على أنَّ ها هنا

الأمصار المقالية

١. الكشاف، للز مخشري ؛ في ظلال القرآن، للسيد قطب: الآية .

تجلُّت حكمته تعالى قيماً إيمانيّةً واضحةً، ومبادئ روحيّةً عاليةً، ويبت عبادة وتوسّل وتوبة وإنابة ومغفرة... منارةً لفريضة الحجّ ولغيرها، في مشروع إبراهيمـيِّ توحيديٍّ فريد؛ شكّل أسس الديانات التوحيديّة الرئيسية القادمة بعده، أي التي بُعثت بعد خليل الله إبراهيم التلا؛ اليهو ديّة والمسيحيّة، والإسلاميّة؛ هذه الدعوة الإيمانية الخاتمة التي أشرقت وانطلقت من هذه الديار؛ لتُغيّر وجه التاريخ...

لقد انبثق العتيق من جديد؛ بعد أن رفع إبرهيم وإسماعيل التِكام قواعده؛ وبعد أن انطلق دعاؤه وأذانه المبارك يملآن أجواء هذه البقعة؛ ما بين السياء والأرض، في ذلك الوادى؛ في مكة المكرمة؛ فأيقظا فيها مقومات الحياة بمفاصلها.

وبالـذات الروحيّة؛ وليجعلا منها ذات زرع وناء؛ بلدةً طيبةً، تنعم بالخير والعطاء، وتفيض بنعم مباركة... لقد كان كلُّ هذا بالاشك على يدى نبيِّ الله إبر اهيم وابنه إسماعيل المنافظ دون أن يترك الدور الكبير في المشروع الإبراهيمي المذكور لسيدتنا هاجر؟ بامتثالها وصبرها وجهدها ومعاناتها... وكانت الآية ١٥٨ البقرة: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أُو اعْتَمَرَ فَلاّ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بهمَا وَمَن تَطَوَّ عَ خَيْراً فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيهُ، حاكية عن مشروع السعي بين الصف والمروة كواجب من الحبِّ فريضةً واستحباباً ومن العمرة؛ وقد أوجز ابنُ عباس جهدها وصبرها بكلمة رائعة: هذا ما أورثتكم أُمُّكم أُمُّ إسماعيل! حين رأى قوماً يطوفون بين الصف والمروة.

بمعنى أنَّ أصل ذلك مأخوذ من طواف هاجر وسعيها وترددها بين الصف والمروة في طلب الماء لولدها؛ لمَّا نفد ماؤهما وزادهما، أو حين تركهما إبراهيم الله هناك في وادّ لا ماء فيه...، وليس عندهما أحد من الناس، فلما خافت على ولدها الضيعة هناك، الله عن الله عن من عندهما من مؤونة، قامت تطلب الغوث من الله عزَّ وجلَّ، فلم تزل تتنقل في هذه البقعة المشرفة بين الصف والمروة، متذللة خائفة وجلة مضطرة فقيرة



إلى الله عزَّ وجلَّ، حتى كشف الله كربتها، وآنس غربتها، وفرِّج شدتها، وأنبع لها زمزم التي ماؤها: «طعام طعم، وشفاء سقم...». فالساعي بينهما ينبغي له أن يستحضر فقره وذلَّ وحاجته إلى الله سبحانه، في هداية قلبه وصلاح حاله وغفران ذنبه، وأن يلتجىء إلى الله عزَّ وجلَّ؛ لتفريج ما هو به من النقائص والعيوب، وأن يهديه إلى الصراط المستقيم، وأن يثبته عليه إلى مماته، وأن يحوله من حاله الذي هو عليه من الذنوب والمعاصي، إلى حال الكمال والغفران والسداد والاستقامة كما فعل بهاجر عليها السلام. المسلم. المسلم.

حينها لم يغيرًا أبعاد البيت طولاً وعرضاً؛ أي مساحة، بل فقط رفعا قواعده بعد أن أزال عنها ما يُخفيها من رمال وأحجار...، وهو ما أخبر عنه التنزيل العزيز في سورة البقرة: ١٢٧ ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ».

وقد كانت موجودة قبلها، وأثمّا بناءها وتسقيفها، وكأنّ رفع تلك القواعد بداية تفعيل هذا الوجود التوحيدي والكيان المبارك؛ كأوَّل مركز للتوحيد، وأقدم بل وأفضل بيت عبادة خالصة طاهر بعيدعن الشرك بُني على وجه الأرض؛ ليكون ذلك: ﴿الْبَيْتِ الْعَتِيقِ ، ﴿مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ » ، ﴿قِيَاماً لِّلنَّاسِ » ، ﴿مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْناً ». ٢ وليكون قبلةً كها في الآية ١٤٤ في سورة البقرة:

﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآءِ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهِكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهِكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ ﴾. فهو بالتالي: ﴿... أَوَلَ لَيَعْلَمُونَ ﴾. فهو بالتالي: ﴿... أَوَلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنّاسِ لَلّذِي بِبَكّة مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴾. "

المصار المناقبة

١. انظر تفسير القرآن العظيم، ابن كثير (ت ٧٧٤هـ)؛ تفسير الجامع لاحكام القرآن، القرطبي
 (ت٧١١هـ).

٢. سورة الحج: ٣٣ ؛ سورة آل عمران: ٩٦ ؛ سورة المائدة: ٩٧ ؛ سورة البقرة: ١٢٥ .

٣. سورة آل عمران: ٩٦.

ولأنه كذلك قديم؛ فهو أول بيت وضع للناس بناه آدم عليه السلام ثمّ جدَّده إبراهيم التلام.

سمّي على قول: ﴿بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾. ا

وكان هذا كله بعد أن تحقق ما في هذه الآية: ﴿رَّبَّنَآ إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُ واْ الصَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْبِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْ وِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾. ٢

ثمَّ جاءت مرحلة أن بين الله تعالى لـه معالم البيت وعرَّفه أسسـه وقواعـده ووطّأه له: ﴿ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَاهِيـمَ مَكَانَ الْبَيْـتِ ﴾. فمرحلة التطهير ﴿...أَن لاَّ تُشْرِكْ بِي شَـيْعاً وَطَهِرْ بَيْـتِيَ لِلطَّآبِفِـينَ وَالْقَآبِمِـينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾. "﴿ وَعَهِدْنَآ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّـرَا بَيْتِيَ لِلطَّابِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾. "

إذن فه و حدث تأسيسيٌّ كبير، رفعت قواعده، وبالتالي فهو وبلا أدنى ريب أول مصداق؛ أول بيت عبادة، أول مسجد أسّس بنيانه ﴿عَلَى تَقْوَى مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٍ﴾، لتبقى هاتان الصفتان تواكبان أي بناء أو مشروع أو مسجديُراد منه وجه الله تعالى! ويُراد منه أن يقف راسياً راسخاً مطمئناً نافعاً، وإلّا فهو على شفا جرف هار يودي به في نار جهنم!

لقد نطقت به الآيات الكريمة أعلاه، وغيرها من الآيات، فضلاً عن الأخبار والأقوال التي نكتفي منها بها جاء ضمن أطول خطبة في نهج البلاغة للإمام عليِّ الثَّلِا، (الخطبة ٢٩٢ القاصعة)، وهي خطبة تتمحور حول مجموعة من القضايا الأخلاقية

١. سورة الحجّ : ٢٩.

٢. سورة إبراهيم: ٣٧.

الله عنه الحج: ٢٦.

١١٦ ٤. سورة البقرة: ١٢٥.

والتربوية... نذكر منها ما يخصُّ مقالتنا هذه، وهو كلمة ما أوضحها وأجلَّها في قصة هذا البيت الحرام وأهدافه!

«... وَضَعَهُ بأَوْعَر بقَاع الأَرْض حَجَراً، وَأَقَلِّ نَتَائِق الدُّنْيَا مَدَراً، وَأَضْيَق بُطُون الأَوْدِيةِ قُطْراً بَيْنَ جَبَال خَشِنَةٍ وَرمَال دَمِثَةٍ وَعُيُون وَشِلَةٍ وَقُرًى مُنْقَطِعَةٍ لا يَزكُو بهَا خُعَتُ ولا حَافِرٌ ولا ظِلْفٌ...».

وتحقيق الحكمة من إنشائه هي: «... أنَّ الله سُبْحَانَهُ اخْتَبَرَ الأَوَّلِينَ مِنْ لَدُنْ آدَمَ صلوات الله عليه إلى الآخِرينَ مِنْ هَذَا الْعَالَم...». إنّه امتحانٌ مهمٌّ وابتلاءٌ خطيرٌ «ببَعْض ما يَجْهَلُونَ أَصْلَهُ... فالإمام سلام الله عليه بعد أن يقول: «وكلّا كانت البلوى والاختبار أعظم، كانت المثوبة والجزاء أجزل... يردفه قائلاً: «ألا ترون أنَّ الله سبحانه اختبر الأولين من لدن آدم... بأحجار لا تضرّ ولا تنفع، ولا تبصر ولا تسمع، فجعلها بيته الحرام، الذي جعله الله للناس قياماً، ثم وضعه بأوعر بقاع الأرض حجراً ،...».

والهدف من ذلك كان... «تَمْييزاً بالاخْتِبَار لَهُمْ و نَفْياً لِلاسْتِكْبَار عَنْهُمْ وإِبْعَاداً لِلْخُيَلاءِ مِنْهُمْ»...!

وأيضاً: «جَعَلَهُ اللهُ تَعَالَى سَبَباً لِرَحْمَتِهِ، وَوُصْلَةً إِلَى جَنَّتِهِ»!

ولربّ سائل يقول: لماذا لم يضع الله تعالى بيته بأرض غير هذا الوادي الأجرد، كأن يكون في مكان يتمتع بخصب وثهار، وروعة وجمال..؟!

فلينظر هذا السائل لما يقوله الإمامُ سلام الله عليه: «ولو أراد سبحانه أن يضع بيته الحرام، ومشاعره العظام، بين جنات وأنهار، وسهل وقرار، جمَّ الأشجار، داني الثهار، ملتف البني، متصل القرى، بين برَّة سمراء، وروضة خضراء، وأرياف محدقة، وعراص مغدقة، ورياض ناضرة، وطرق عامرة؛ لكان قد صغر قدرُ الجزاء، على حسب ضعف البلاء، ولو كان الأساس المحمول عليها، والأحجار المرفوع بها، من زُمردة خضراء، وياقوتة حمراء، ونور وضياء؛ لخفَّف ذلك مصارعة الشك في الصدور،

المال المالية

ولوضع مجاهدة إبليس عن القلوب، ولنفى معتلج الريب من الناس، ولكن الله يختبر عباده بأنواع الشهاء الله يختبر عباده بأنواع المجاهد، ويبتليهم بضروب المكاره، إخراجاً للتكبر من قلوبهم، وإسكاناً للتذلل في نفوسهم، وليجعل ذلك أبواباً فُتحاً إلى فضله، وأساباً ذللاً لعف ه...»!

ومن العجيب والجميل أنَّ نبيِّ الله إبراهيم وكذا ابنه النبيِّ إسماعيل عليهاالسلام؛ وضعتها السماءُ تحت الابتلاء أولاً؛ ليؤسسا فيها بعد دار الابتلاء هذا وبيت الامتحان هذا... لقد ابتلتها قبل ابتلاء الناس ببيته الحرام، فبعد أن امتحنته السماء، وخاض غمار مواقف صعبة مع قومه وكبرائهم، ضدَّ شركهم وكفرهم، وعبادتهم للأصنام، وظلمهم وتعسفهم، وكادوا أن يُميتوه قتلاً أو حرقاً حين قالُواْ حَرِّقُوهُ وَانصُرُواْ اللهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ لولا إرادة السماء وكلمتها المنجية المتمثلة ب: ﴿قُلْنَا يا لَهُمَا كُن جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَن قَالُواْ اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ إِنَّ فِي ذلِكَ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَن قَالُواْ اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ إِنَّ فِي ذلِكَ لاَيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾. ٣

فأنجاه اللهُ تعالى، بعد أن اختبر بذلك قوَّته وعزمه وتحمله وصبره... حتى استقرّت فيه مفاهيم التوحيد والانقطاع إليه تعالى وحده وحده، ف: ﴿...كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾. ٤

ولم تكتف السماء بذلك بل اختبرته أخرى وابنه إسماعيل ببلاء آخر؛ وصفته بأنه: (الْبَلاَءُ الْمُبِينُ).

١١٨ ٤. سورة آل عمران: ٦٧.



١. انظر الخطبة: ١٩٢ مقطع الكعبة المقدّسة، وكها تسمّى بالقاصعة (من قصع فلان فلاناً أي حقّره؛
 لأنّه ٧ حقّر فيها حال المتكبرين)، نهج البلاغة لصبحى الصالح: ٢٩٢.

يَ الله الأنبياء: ٦٨ ـ ٧٠ .

٣. سورة العنكبوت: ٢٤.

فوجدتها بأصدق امتثال واستسلام لله تعالى حين صدّق الخليل الرؤيا وتبعه في ذلك ابنه النبيُّ إسماعيل ملبيّاً طائعاً، فحققا التكليف معاً، واجتازا الاختبار معاً بقدرة وصبر وأناة، فكان الفوز حليفها والنجاح أمنيتها وخاتمتها في قصة الرؤيا والذبح كما في: الآيات: ٢٠١-٧١ من سورة الصافات: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْى قَالَ يا بُنَى كَما في: الآيات: ١٠٤٠ من سورة الصافات: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْى قَالَ يا بُنَى إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ قَالَ يا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤمّرُ سَتَجِدُ فِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ \* فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ \* وَنَادَيْنَاهُ أَن يا إِبْرَاهِيمُ \* وَنَادَيْنَاهُ أَن يا إِبْرَاهِيمُ \* وَفَدَ شَا الرُّوْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْرِى الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّ هَذَا لَهُ وَ الْبَلاَءُ الْمُبِينُ \* وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ \*.

وأيضاً؛ وتمهيداً لتلك الوظيفة، وذلك الدور الخالد، كانت عمارة البيت الحرام، مركزاً للتوحيد الخالص وللطهارة الخالصة؛ ليتعبّد بـ الموحّدون بأحوالهـم المذكورة في الآية: ﴿ أَن لاَّ تُشْرِكْ بِي شَيْعاً وَطَهِ رْ بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَالْقَآبِمِينَ وَ الرُّكُّعِ السُّجُودِ، ﴿لِيُقِيمُ وا الصَّلاة المُّهِ ليُقيم هؤلاء الصلاة؛ ليقيموها حفظاً ورعاية ، ليُقيموها بأصولها وشروطها وآداما وأهدافها، ليُقيموها بقلوب واعية خاشعة وأبدان خاضعة مطمئنة، وبتفعيلها في حياتهم وسيرتهم؛ ليُقيموا العبادة؛ التوحيد الخالص، فينطلق بهم في الحياة ناخج حيّة فاعلة، أمثلة ودعاة صادقين لا يؤدّون الصلاة بأركانها وواجباتها فقط... بل يُقيمونها بجوهرها وأهدافها؛ فتكون دافعةً للسيرة الحسنة، ولأعمال الخبر والصلاح والبنياء والتطور... ومانعيةً ما يُعيق ذلك، ناهيـةً عن الفحشياء والمنكر، محرمةً أساليب الخيانة والنفاق والظلم التي لأجلها تحمَّل كلُّ من هاجر ورضيعها نبيِّ الله إساعيل جدبَ المكان ووحشته، والحرارة وشدّتها، والحرمان وآلامه، ومشقّة الظمإ، بعد أن أسكنهم انبيُّ الله إبراهيم ﴿بِوَادٍ غَيْر ذِي زَرْعٍ ﴾، غير ذي حياة، غير ذي ماء... ولم يترك لهم إلّا دعاءَه الذي ظلَّ يلاحقهم، والأجيال القادمة بعدهم، منذ أن أحيا ذلك الوادي ببعض ذرّيته وبدعائه المبارك، فتارةً نراه يدعو لهم بالهداية، وأخرى بأن يُحبيهم والبقاع التي هم فيها إلى خلقه تعالى، وأن يجعل القلوب تستميل إليهم، دون أَن يغفل في أدعيته البشارة الكبرى: ﴿رَبَّنَا وَ ابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ آَن يغفل في أَنتَ العَزينُ الحَكِيمُ». الْ يَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزينُ الحَكِيمُ». ا

أن يأتيهم من يُعلمهم ويزكي نفوسهم ويُطهرهم من السيئآت كلّها، إنه رسول الله عَيْنَ القائل: «أنا دعوة أبي إبراهيم...»! وأن يكون كلُّ شيء، بقعةً وبيتاً ومناسك، آمناً:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَـذَا الْبَلَدَ ءَامِناً ﴾. فبتوفر الأمان تتحقق الحياة وجمالها وحسنها لهذا البلد، وسلامة ما يؤدى فيه من مناسك وأعمال، وبالتالي يكون توجّه الوافدين إليه بثقة واطمئنان، وبكل شوق ورغبة لعطائه تعالى وأجره وثوابه... وهكذا كانت دعوات خليل الله إبراهيم الله إبراهيم الله عند دعائه الأول، حين ترك بضعة منه امتثالاً لأمر ربّه؛ قافِلاً من حيث أتى: ﴿ رَبّنَا إِنّي أَسْكَنتُ مِن ذُرّيّتِي بِوَادٍ غَيْرِ فِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ فَاجْعَلْ أَفْهِدَةً مِّنَ النّاسِ تَهْ وِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِّنَ الشّمَرَاتِ لَعَلّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾. ٢

ومن هنا يمكن القول: إنَّ الدعاء ظلَّ ذا مكانة عظيمة، فهناك وفي كلّ هذه المفاصل والمراحل ومواقع المناسك تجد الدعاء والمناجاة والتوجع لا تفارق الحجيج، وأعظم الأدعية هي تلك القرآنية التي بدأها نبيُّ الله ونبيُّ الدعاء إبراهيم الخليل اليَّلِا، وهو يترك بضعة منه في وادي مكة، يدعو بالرزق والأمان، وهو يرفع قواعد البيت، يُطهره من الأصنام، وهو يرفع الأذان، وهو ... حتى شكّلت هذه الأدعية وأدعية بقية الأنبياء وأئمة أهل البيت المَيِّلِا، كدعاء الإمام الحسين والإمام زين العابدين المَيْلِيلِا يوم عرفة، وغيرها من أدعية الصالحين أساس منظومة عبادية وفكرية وروحية وأخلاقية ملأت المتراث الإسلامي في كلّ مفاصل الحج ومواقعه و مناسكه، ممّا يجعل الدعاء والمناجاة

١٢٠ ٢. سورة إبراهيم: ٣٧.



ا. سورة البقرة: ١٢٩.

والتوجع لا تفارق الحجيج، وكيف تفارقهم والدعاء لبُّ العبادة، والحجّ كأيّ عبادة؛ يعالج ما فسد من الأخلاق ورذائلها، من قبيل الظلم والطغيان والكبر، كما في كلام الإمام الله في النهج؛ الخطبة ١٩٦، وآلية الدعاء تُعدُّ أفضل الآليات لبناء النفوس ورقيها الإيماني؟!

#### التخصيص:

هناك تخصيص في بعض ما جاء من دعاء إبراهيم الله أثار تساؤلات و تأويلات، والأهم من هذا هو ردود السماء... فلا بدَّ من الإشارة إليه:

### الدعاء الأول:

﴿رَبَّنَ آإِنِي أَسكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ فَاجْعَلْ أَفْدِ حَقَّ أَفْدِ دَةً مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴿. فقد خصَّ فِي دعائه ذريته بالرزق ﴿... وَارْزُقْهُمْ مِّنَ الشَّمَرَاتِ...﴾.

الثاني: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَـذَا بَلَداً آمِناً وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِـنَ الشَّمَرَاتِ مَـنْ آمَنَ مِنْهُـمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِـر.........

وأيضاً هنا في دعائه هذا خصَّ بالرزق: ﴿مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾.

وليس هذا التخصيص منه الله في الدعاءين فقط، فقد خصَّ أيضاً ذريته بالإمامة بقوله: ﴿وَمِن ذُرِّيَ قِي﴾، كما جاء في سورة البقرة: ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُ نَّ قَالَ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ ﴾. ٢



١. سورة البقرة: ١٢٦.

٢. سورة البقرة: ١٢٤.

فمن عظمها في عين إبراهيم، قال: يا رب ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ ﴾. كما جاء في رواية عن جابر، عن أبي جعفر اليَّلِا... أبو حيان: وسؤال إبراهيم الإمامة لذريته شفقة عليهم ومحبة منه لهم، وإيثاراً أن يكون في ذريته من يخلفه في الإمامة.

أقول: وما إن يجد نبيُّ الله إبراهيم الله أمراً تلقيه إليه السياء وتكلّفه به، أو وسيلةً يدعو الله من خلالها، إلّا وتمنّى ذلك لذريته لا لكلها بل لبعضها، لتكون بذلك على أحسن ما يكون هو عليها، وبالتالي يكون له امتداد من البقاء روحاً ومنهجا، وحظُّ مبارك في أداء رسالة السياء، وشرفٌ في التمسّك بها والتضحية في تبليغها، ومن ذلك مبارك في أداء رسالة السياء، وهر يتلقى بشرى الإمامة، لم يطلبها إلّا لبعض ذريته، الإمامة المذكورة، فإبراهيم الله وهو يتلقى بشرى الإمامة، لم يطلبها إلّا لبعض ذريته، وعياً منه لدور الإمامة العظيم والخطير الذي لا يناله إلّا ذو حظً عظيم، والحظُّ العظيم لا يحصل إلّا عند القلّة القليلة أو الثلّة النادرة لا عند كلّهم، وهذا هو الممكن، الموافق للفطرة وسننها. فإبراهيم الله يتمنّى المعروف لكلّ من له علاقة به، فتارة يعبر عنه بذريته وأخرى بوالديه وببنيه، فنجده في دعائه: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ مُقِيمُ الصَّلاَةِ هَا الله لَهُ مُولِيتُ وَالمُؤْمِنِينَ يَ وَبَيْ أَن نَعْبُدُ الأَصْنَامَ». ﴿ رَبِّ اجْعَلْ في مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِّيَةِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاءٍ ﴿ . ﴿ رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَ وْمَ يَقُومُ وَمِن لَكُ الْجُسَابُ ﴾. المُحسَابُ ﴿ الْمَابُ ﴾. المُحسَابُ ﴿ الْمُسَابُ ﴾ . المُحسَابُ ﴿ المُحسَابُ ﴾ . المُحسَابُ المَحسَابُ المُحسَابُ المَحسَابُ المَحسَابُ المُحسَابُ المُحسَابُ المَحسَابُ المَحسَابُ المَحسَابُ المَحسَابُ المَحسَابُ

نعود إلى دعائه الله في إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَـذَا بَلَداً آمِناً وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ باللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ...». فقد سبق دعاء ه بالرزق ﴿ وَ ارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الْمَن والأمان: ﴿ رَبّ اجْعَلْ هَـذَا بَلَداً آمِناً ﴾.

ه فذاك الوادي حين صار عامراً بالحياة، سكنه الناس وأحاطوا به، وكأنَّ إبراهيم اللَّهِ المَّالِّةِ السّبشر خيراً، وهو يراى أنَّ هذا الوادي، مكة؛ وقد تكاثر الناس فيها ومن حولها،

١٢٢ ١. سورة إبراهيم: ٣٥، ٤٠، ٤١.

وغدت صوب توجههم وموضع اهتمامهم، فأول ما يحتاجونه؛ ليسود بينهم السلام، ويحفظ تجمعهم هو الأمن والأمان، رفع يديه قائلاً: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَــذَا بَلَداً آمِناً ..... أي بعد ما صار الوادي بلداً، وسكناً للوافدين إليه، فصار يحتاج للأمن، فدعا ربَّه به؛ ليخلو من الاعتداء، ومن الخوف على النفس والمال والعرض، وكان التَّلِ ملتفتاً إلى أنَّ الأمن والأمان لا يكفي وحده؛ فالحياة الآمنة وحدها لا تستقر، حين لا يكون هناك ما يسلُّد هذا الأمن ويعضده، وحين لا يكون فيها ما يكفي من الرزق، وما لم يتوفر لهم ما يُلبّى ضرورياتهم، ويجعلهم ينشدّون إلى مكانهم، فلا تطمح نفوسهم للارتحال عنه، بل ويكون سبباً لإتيانهم إليه، واجتماعهم عنده، ويصحُّ معه توجههم للعمل وللعبادة بعيداً عن القلق والظمإ والجوع، فأعقبه بدعائه: ﴿وَ ارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ﴾. إلَّا أنَّه اللَّا خصَّص هـذا الـرزق بـ: همَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآخِر......

﴿مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ مُ ، بدل من أهله؛ بدل البعض من الكلِّ. وإنها خصّ بذلك ﴿مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ. لأنه وبكلمة واحدة مُلخِصة أقوالهم في أغلبها: «قاس الرزق على الإمامة». فهو حينها دعا ربَّه بقوله: ﴿وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ﴾، أى ارزق أهل البلد الذي جاء بقوله: وهو مكة، ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَـلَداً آمِنـاً ﴾. صار يحترس ويسـتثني ويحدّد من يعني بدعائـه هذا، وهم: ﴿مَـنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِ. فهو اللَّهِ قد أفاد من قوله تعالى في آية الإمامة: ﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾، حينها سأله الإمامة لذريته بقوله: ﴿وَمِن ذُرّيَّتِي ﴾، تأدباً منه بالأدب الذي علمه ربُّه، فيراعيه في طلبه ودعائه، فاستثنى وحدّد من يعنيهم بطلب الرزق وهم المؤمنون.

وأمَّا من سكت عنهم، وهم الشطر الآخر؛ شطر الذين لا يؤمنون، يجيئه ردُّ ربِّه مكمـلاً ومبينـاً أنَّـه يرزقهـم أيضـاً، ولكنـه متـاعٌ قليل فمصـير أليم: ﴿قَـالَ وَمَـن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَـذَابِ النَّارِ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾. إنّه ذو الرحمة الواسعة؛

جعل رزقه عاماً لكلا الفريقين؛ شاملاً مؤمنهم وكافرهم:

﴿ كُلاًّ نُمِدُّ هَــؤُلاءِ وَهَــؤُلاءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ تَحْظُوراً ﴾. ا

يقول الرازي: لا جرم خصّص دعاءه بالمؤمنين دون الكافرين، وسبب هذا التخصيص النصُّ والقياس، أمّا النصُّ فقوله تعالى:

﴿فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ». ٢

وأمّا القياس فمن وجهين:

الوجه الأول: أنَّه لمَّا سأل الله تعالى أن يجعل الإمامة في ذريته، قال الله تعالى:

﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ﴾.٣

فصار ذلك تأديباً في المسألة، فلم ميز الله تعالى المؤمنين عن الكافرين في باب الإمامة، لا جرم خصص المؤمنين بهذا الدعاء دون الكافرين...

يقول الشيخ الطوسي: لأنَّ الله تعالى قد أعلمه أنَّه يكون في ذريته الظالمون في جواب مسألته إيّاه لذريته الإمامة بقو لـه:

﴿ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾.

فخصّ بالدعاء في الرزق المؤمنين تأدباً بأدب الله تعالى.

وقيل: إنّه الله ظن أنّه إذا دعا للكفار بالرزق أنّهم يكثرون بمكة ويفسدون، فربها يصدون الناس عن الحبج فخص بالدعاء أهل الإيهان.

حاشية القونوي، وبإيجاز: ... ومعنى التخصيص: تخصيص أهل الإيهان منهم بدعاء حصول الرزق لهم دون من عداهم من أهل الكفر، وتخصيص الدعاء بالمؤمنين إظهاراً لشرف الإيهان، وأنّه سبب للخصب والرخاء ودفع الضرر والبلاء، وترغيب

ا. سورة الإسراء: ٢٠.

۲. سورةالمائدة: ٦٨.

١٢٤ ٣. سورة البقرة: ١٢٤ .

لقومه في الإيمان، وزجر عن الكفر والطغيان... فخصَّ سؤاله بالمؤمنين.

قاس إبراهيم عليه الصلاة والسلام الرزق على الإِمامة، و وجه القياس أنَّ الرزق موهب إلهى كالإمامة.

فنبّه سبحانه وتعالى على الفرق بينها المانع من القياس، وهو أنَّ الرزق رحمة دنيوية مخضة غير مختصّة تعمّ المؤمن والكافر بخلاف الإمامة والتقدم في الدين، أو أنّه تعالى للمّ السّالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ. احترز إبراهيم الله من الدعاء لمن ليس مرضياً عنده، فأرشده الله تعالى إلى كرمه الشامل.

يقول ابن عاشور: وخَصَّ إبراهيم الله المؤمنين بطلب الرزق لهم حرصاً على شيوع الإيمان لساكِنيه؛ لأنهم إذا علموا أنَّ دعوة إبراهيم الله خصّت المؤمنين، تجنبوا ما يحيد بهم عن الإيمان، فجعل تيسير الرزق لهم على شرط إيمانهم باعثاً لهم على الإيمان.

أو أراد التأدب مع الله تعالى، فسأله سؤالاً أقرب إلى الإجابة، ولعلّه استشعر من ردّ الله عليه عموم دعائه السابق؛ إذ قال: ﴿ومن ذرّيتي﴾.

فقال: ﴿لا ينال عهدى الظالمين﴾.

إِنَّ غير المؤمنين ليسوا أه الأهلا لإجراء رزق الله عليهم، وقد أعقب الله دعوته بقوله: 
وَمَنْ كَفَرَ فَأُمَتَّعَهُ قَلي اللَّهِ. ومقصد إبراهيم من دعوته هذه أن تتوفر الأهل مكة أسباب الإقامة فيها، فلا تضطرهم الحاجة إلى سكنى بلد آخر؛ الأنه رجا أن يكونوا دعاة الما بنيت الكعبة الأجله من إقامة التوحيد وخصال الحنيفية وهي خصال الكمال... اقول: أو الأ: إنَّ آية الإمامة: ﴿... إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ الأ

انظر البرهان في تفسير القرآن، هاشم الحسيني البحراني؛ البحر المحيط، أبو حيان؛ في ظلال القرآن، لسيد قطب؛ التفسير الكبير، للرازي؛ مجمع البيان، للشيخ الطبرسي؛ حاشية القونوي على تفسير الإمام البيضاوي ومعه حاشية ابن التمجيد٤ : ٢٢٦-٢٢٦، تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي؛ التحرير والتنوير، لابن عاشور: الآية. بتصرف في بعضها.

يَنَالُ عَهْ دِى الظَّالِمِينَ ﴿. وقد أعلمه الله تعالى فيها بها معناه أن ليس للظالمين نصيب في الإمامة، وإن كانوا من ذريته، الظاهر أنها نزلت بعد مراحل عديدة من عمره الشريف؟ بعد نبوّته، وبعد ما تعرّض له بسبب دعوته التوحيدية وتبليغها قومه من الأذى حتى كادوا يُنهونه حرقاً؛ لولا مشيئة السهاء، وبعد هجرته، وبعد رفع قواعد البيت والأذان بالحج... وبعد أن اتخذه رسولاً، وبعد أن اتّخذه خليلاً، ولعلّها جاءته في أواخر حياته.

فعن زيد الشحام، قال: سمعت أبا عبد الله الميلاً يقول: إنَّ الله تبارك وتعالى اتخذ إبراهيم الميلاً عبداً قبل أن يتخذه نبياً، وإنَّ الله اتخذه نبياً قبل أن يتخذه رسولاً، وإنَّ الله اتخذه رسولاً قبل أن يتخذه إماماً، فلمّا جمع الخذه رسولاً قبل أن يتخذه إماماً، فلمّا جمع له الأشياء قال: ﴿إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾.

فآية الدعاء الأولى بالرزق التي تخصُّ ذريته، كانت حين نزوله الأول في وادي مكة ووضعه زوجه هاجر وابنه إسهاعيل: ﴿ربَّنَاۤ إِنِّى أَسكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُ وا الصَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْهِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ.

أما الثانية والكلام فيها التي تخصُّ ﴿مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ ... ، نزلت حسب التاريخ؛ لعلّه والله أعلم بعد أن صار ذلك الوادي بلداً له وجود وفيه بشر، وبعد استقرار أهله به، وهذا تم بعد إسكانه الله يعض ذريته بزمن، وبعد رفعه لقواعد البيت كما في: ﴿وَإِذْ يَرْفَع إِبْرًاهِيم الْقَوَاعِدمِنْ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيل ... . الله المُوقِع عِدمِنْ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيل ... . الله المُوقِع عِدمِنْ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيل ... . الله الله المؤلفة والمؤلفة والم

وبعد آية الأذان: ﴿وَأَذِن فِى النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجّ عَمِيتٍ ﴾. ٢ أي بعد بناء البيت، ودعوة الناس لحجّه، وبعد أن صار الوادي آهلاً بالناس، وقد سبق دعاؤه بالأمان دعاءه بالرزق بالآية التي جاء فيها تخصيصه بـ:

١٢٦ ٢. سورة الحج: ٢٧.



ا. سورة البقرة: ١٢٧.

177

﴿مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾.

فابن عاشور يقول: والظاهر أنّ دعوة إبراهيم المحكية في هذه الآية (البقرة:١٢٦)، كانت قبل أن تتقرى مكة حيث لم يكن بها إلّا بيت إسماعيل أو بيت أو بيتان آخران؛ لأنّ إبراهيم ابتدأ عمارته ببناء البيت من حجر؛ ولأنّ إلهام الله إيّاه لذلك، لإرادته تعالى مصيرها مهيع الحضارة لتلك الجهة إرهاصاً لنبوّة سيدنا محمّد عَيَّالُهُ، ويحتمل أنّ ذلك المكان كان مأهو لا بسكان وقت مجيء إبراهيم وامرأته وابنه، والعرب يذكرون أنّه كان في تلك الجهة عشائر من جرهم وقطور والعمالقة والكركر في جهات أجياد وعرفات.

أريد من هذا أن أقول: إنَّ الفرق الزمني طويل جدًّا بين آية الإمامة وآيتي الدعاء اللتين وقع فيها تخصيص الرزق. فضلاً عن أنَّه الله لا يكن إماماً وقت ذينك الدعاءين، فكيف قاس دعاء الرزق على دعاء الإمامة؟

وأمّا الاحتجاج بالسياق، ففيه تقديم وتأخير كما ذكر الرازي عن القاضي أنّه قال: في هذه الآيات تقديم وتأخير؛ لأنَّ قوله: ﴿رَبِّ اجْعَلْ هَـذَا بَلَدًا آمِنًا ﴾، لا يمكن إلّا بعد دخول البلد في الوجود، والذي ذكره من بعد، وهو قوله: ﴿وإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ ﴾، وإن كان متأخراً في التلاوة فهو متقدّم في المعنى.

فآية الإمامة رقمها ١٢٥ وآية الدعاء الثانية ١٢٦. وآية: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ. ١

وثانياً: أنَّ الرزق ليس كالإمامة، فهو سبحانه يرزق الكافر، ثمَّ عذاب ينتظره... ويرزق الظالم ولكن لا يجعله إماماً، وهذا إخبار لإبراهيم الله عن تخصيصه الإمامة بذريته، ﴿قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ﴾.

بمعنى أنَّ الله سبحانه وتعالى رازقهم جميعاً مؤمنهم وكافرهم: ﴿... وَمَـن كَفَرَ

١. سورة البقرة: ١٢٨.

فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُّهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ. ١

فكلا التخصيصين في دعاء إبراهيم اليَّلاء أجابت السياء عنها، وأوضحت أنَّ الرزق لا يخصص بالمؤمن دون الكافر، فيما أنَّ الإمامة تخصص بغير الظالم.

قال ابن عباس: كان إبراهيم يحجرها على المؤمنين دون الناس، فأنزل الله: ﴿وَمَن كَانَ إِبراهيم يحجرها على المؤمنين، أأخلق خلقاً لا أرزقهم؟ ﴿نُمَتِّعُهُمْ قَلْمَ وَفَا أَمْتِعُهُمْ وَلَا أَمْرَقَهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ. ﴾ ثمّ قرأ ابن عباس: ﴿كُلاَّ نُمِدُ هَـوُلاءِ وَهَــوُلاءِ وَهَــوُلاءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَحْظُ وراً ﴾. ٢

بعد هذا يتضح أنَّ الدور التأسيسيّ لهذا البيت مرَّ بمراحل ومواقف، وتضمَّن مقدمات ونتائج، لا يمكن تجاوز كلَّ ذلك في أيّ موقف وظاهرة أو بحث ومقالة تتحدث عن هذه البقعة، بل والبقاع التي تحيطها، التي شعَّ نورها وبركاتها؛ لتعمَّ الدنيا كافة...

وممّ ايترتب على هذا الدور أو يتمخض عنه، تحقيق الأهداف الجليلة؛ وأهمها إعادة بناء عقيدة التوحيد وهو دور كبير ومهمّة كبرى، بعدما أصابها من تحريف وشرك، وتدنيس لهذه الأرض المباركة وتلويث لمعالمها... وقد كلّفت السياءُ نبيّها إبراهيم اليّلا بذلك؛ ليؤدي هذا الدور في عالم شُوهت به معالم التوحيد، وضاعت مفاهيمه بين قطع أصنام هنا وأوثان هناك، وبين طغيان هنا وتسلط هناك، وتجهيل للخلق هنا، وظلم واستضعاف هناك...

فالبيت الحرام هو بناء وتحصين لعقائد سليمة، وهو بقعة طهر يُتزوّد منها، وهو بناء للنفوس، وتطهير للقلوب...! وهو دار ابتلاء، وهو دار عبادة وحجّ وعمرة، وهو بيت مثابة وتوبة ومغفرة ورضوان، ومَعلمٌ لقبلة مباركة نتوجه إليها في صلاة وعبادة ودعاء.

١٢٨ ٢٠ سورة الإسراء: ٢٠.



البقرة: ١٢٦. سورة البقرة: ١٢٦.

وبعد تلك المراحل التأسيسية المباركة، حلّت مرحلة: ﴿وَأَذِّن فِي النَّاسِ بِالْحَيِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَميِقٍ. ا

ف الأذان بالحج نطقت به الآية، وجاءت به الرويات والأخبار، نذكر منها: وليّا فرغ إبر اهيم المالي من بناء البيت، أمره الله أن يؤذن في الناس بالحج، فقال: يا ربّ، و ما يبلغ صوق؟ فقال الله تعالى: عليك الأذان وعلىّ البلاغ. وارتفع على المقام و هو يومئذٍ يلاصق البيت، فارتفع به المقام حتى كأنَّه أطول من الجبال فنادى، و أدخل إصبعيه في أذنيه، وأقبل بوجهه شرقاً وغرباً، يقول: أيّها الناس كتب عليكم الحج إلى البيت العتيق فأجيبوا ربَّكم، فأجابوه من تحت البحور السبعة، ومن بين المشرق والمغرب إلى منقطع التراب من أطراف الأرض كلُّها، و من أصلاب الرجال وأرحام النساء بالتلبية: لبين اللهم لبيك. أولا ترونهم يأتون يلبون؟

فمن حج من يومئذٍ إلى يـوم القيامـة، فهم ممّن استجاب لله، وذلك: قولـه: ﴿فِيهِ ءَايَاتُ بَيّنَاتُ مَّقَامُ إِبْرَاهِيمَ ﴿ ٢ يعنى نداء إبراهيم السُّ على المقام بالحج؛ أنّه قال: ياربِّ، كيف أبلغ الناس وصوق لا ينفذهم؟ فقال: نادِ وعلينا البلاغ. فقام على مقامه، وقيل: على الحجر، وقيل: على الصفا، وقيل: على أبي قبيس، وقال: يا أيّها الناس إنَّ ربَّكم قد اتخذ بيتاً فحجّوه!

فيقال: إنَّ الجبال تواضعت حتى بلغ الصوت أرجاء الأرض، وأسمع من في الأرحام والأصلاب، وأجابه كلُّ شيءٍ سمعه من حجر ومدر وشجر، ومَن كتب الله أنَّه يحبُّ إلى يوم القيامة: لبِّيك اللهمِّ لبِّيك. ٣

١. سورة الحج: ٢٧.

٢. سورة آل عمران: ٩٧.

٣. البرهان في تفسير القرآن، هاشم الحسيني البحراني ؟ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير الآية: ٢٧ الحجّ.

لقد انطلقت مع هذا الأذان بركاتُ السياء؛ لتعمَّ الكون كلَّه، فسمعت من قبل الخلق وهم أجنّة في الأصلاب، وبلغت آذان كلّ مَن كتبت السياء له هذه الفريضة على الخصوص، ولتبقى خالـدةً حتى انتهاء الدنيا ومَن عليها، واتَّجهت الأنظار نحو بيت الله الحرام الذي انطلق منه أذان دعوة الحج، فانشغلت به نفو سهم قربت منه أو بعدت، وتعلقت به أفئدتهم، فراحت تهوى إليه، تميل إليه، تبرفَّ إليه، كما قد رفَّت ومالت وهوت إلى تلك الذرية الصالحة الطيبة البريئة، يو مذاك؛ استجابةً لدعاء إبراهيم النَّا ﴿ فَاجْعَلْ أَفْدِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوى إِلَيْهِمْ ﴾.

يقول الإمامُ عليُّ عليُّ اليَّلِ في الخطبة ١٩٢: «ثُمَّ أَمَرَ آدَمَ وولَدَهُ أَنْ يَثْنُوا أَعْطَافَهُمْ نَحْوَهُ، فَصَارَ مَثَابَةً لِمُنتَجَع أَسْفَارهمْ وغَايَةً لِمُلْقَى رحَالِهِمْ، تَهْوي إلَيْهِ ثِهَارُ الأَفْئِدَةِ مِنْ مَفَاوز قِفَار سَحِيقَة ومَهَاوي فِجَاج عَمِيقَة، وَجَزَائِر بحَار مُنْقَطِعَة».

فلذلك أفئدة الناس إلى الآن تنزع إلى الحج، وتهوي إلى الحجّ، وترفُّ إليه، غير غافلة عنه، حافظةً له، تشتاق إليه، غير منشغلة بغيره.

قال سيد قطب: ثمّ أمر الله إبراهيم الله إبراهيم الله إبراهيم الله الماساس الذي كلف به أن يؤذّن في الناس بالحج؛ وأن يدعوهم إلى بيت الله الحرام، ووعده أن يلبِّي الناس دعوته، فيتقاطرون على البيت من ﴿ كُلِّ فَجِّهِ ، رجالاً يسعون على أقدامهم، وركوباً ﴿عَلَى كُلِّ ضَامِسٍ، جهده السير فضمر من الجهد والجوع... ثمَّ يقول: وما يـزال وعـدالله يتحقـق منذ إبراهيـماليُّ إلى اليوم والغد، ومـا تزال أفئدة مـن الناس تهوي إلى البيت الحرام؛ وترف إلى رؤيته والطواف به... الغني القادر الذي يجد الظهريركبه ووسيلة الركوب المختلفة تنقله؛ والفقير المعدم الذي لا يجد إلّا قدميه. وعشرات الألوف من هؤلاء يتقاطرون من فجاج الأرض البعيدة تلبية لدعوة الله التي أذن بها مُقَالِكُ إبراهيم الثَّلِا منذ آلاف الأعوام.

ويفتتح الشعراوي كتابه بقوله: بحلول موسم الحجّ في كلّ عام تمتلئ القلوب شوقاً

للذهاب إلى بيت الحرام؛ لأداء فريضة الحج وزيارة قبر الرسول الله على الله عند من الله الله عند من الله الله الله من الله الله الله الله ومن انشخال بالله سبحانه وتعالى عن خلقه جميعاً سواء أكانوا أهلاً أم أقارب أم عشيرة أم غير ذلك من صلات القربي؟ اساعيةً ملبيةً نداء نبيّ الله وخليله إبراهيم الله فكان الحجُّ فريضةً أو مستحباً؛ وكذا العمرة، واحداً من مصاديق ذلك الهويّ لهذه البقعة، والحنو إليها، والولاء للبيت الحرام الذي استمدّت تلك البقعة مكانتها وحرمتها وبركتها منه.

### له مكان و وقت معلوم:

فالحبُّ هذا المنسك الذي هو الأهم لا يصتُّ أداؤه بمناسكه كلّها إلّا في تلك البقاع، ولا يصتُّ إلّا في زمن معيّن، في أوقات معيّنة، أمكنة هي الأخرى معروفة ولها حدود.

وكذا العمرة لها ذلك المكان وتلك البقعة المباركة، إلّا أنَّ وقتها غير محدّ، وإن تفاوتت الأوقات من حيث كون بعضها أكثر فضيلة وأجراً من غيره... وهكذا كان الأذان، له موقع معين من قبل السهاء، لا من أي مكان، بل من ذلك الوادي الذي وصفته السهاء بأنّه: ﴿غَيْرِ ذِى زَرْعٍ ﴾. من قلب مكة: ﴿عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرِمِ ﴾. من فوق المقام، قام عليه عند رفعه لقواعد الكعبة، وقام عليه أخرى للأذان والنداء للحج. حتى بلغ الآفاق، وراحت تتناقله القرون والأجيال؛ ليُختم بالبشارة المباركة لخليل الرحمن، المتمثلة ببعثة سيد الأنبياء مُحمَّد بن عبد الله عَيَّا اللهُ مَا وَبُعَثُ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ مَا الْكِتَابَ وَالْحِكَمَة وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾. ٢

ليواصل عَيْلِيُّهُ تفعيل أذان المشروع الإبراهيمي المبارك، فيتّخذ الرسول عَيْلِهُ المبعوث

الأمصار المنافق الم

١. انظر في ظلال القرآن: الآية. والحجّ المبرور.

٢. سورة البقرة: ١٢٩.

من حج الكعبة وبيتها الحرام وأطراف القريبة منه والبعيدة شيئاً ما؛ رُكناً من أركان الإسلام، فريضة من فرائضه العبادية والاجتهاعية والأخلاقية لمن استطاع إليه سبيلاً: ﴿وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً...﴾. ومستحباً لغيرهم؛ وولِلّه عَلَى النّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً... فتراهم فيه وهم بين طائف فتخلد دعوة إبراهيم الله وتتجسّد في القلوب والآمال... فتراهم فيه وهم بين طائف بالبيت ومصل خلف المقام أو قريباً منه، وساع بين جبلي الصفا والمروة مقتد بها ورثه من سيدتنا هاجر أمِّ إسهاعيل التي أكرمها الله تعالى بها خلّد اسمها وذكرها بخلوده، وبين من يحاذون حِجر إسهاعيل بتوسلهم وأدعيتهم، وبين متبرك بهاء زمزم، المنبعث قدمي إسهاعيل وبين يديه؛ معالم ثلاثة لهها، لا تترك من قبل حاجٍ أو معتمر... وبين واقفٍ هناك بعيداً عن البيت الحرام في عرفات والمزدلفة فمني، ورام لمواقع السوء وجرات الضلال، وبين ذابح للهدي والأضاحي لله تعالى دون أن ينسى: ﴿وَفَدَيْنَاهُ وَحِراتَ الضلال، وبين ذابح للهدي والأضاحي لله تعالى دون أن ينسى: ﴿وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ﴿ وهو ذكر خالد يضاف لنبيِّ الله إسهاعيل المُنْكِ .

و... فلعلَّهم بهذا يحققون أنهم المصداق الأمثل لأُمَّةٍ واحدة بشعوبها وقبائلها، يُوحدهم المنسك الواحد، وتجمعهم القبلة الواحدة، والدعاء الخالد: ﴿رَبَّنا تَقبَّل مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّميعُ الْعليمُ﴾.

حتى صحّ أن يكون الحج أعظم مؤتمر تجتمع فيه الأفتدة المؤمنة في بقعة واحدة مباركة؛ وأنَّ لها فيه حياةً طيبة، وهو ما يهدف إليه مشروع نبيِّ الله وخليله إبراهيم النَّاب، وبالتالي يصدق فيها قوله تعالى: ﴿إِنَّ أُولَى النَّاسِ بإبراهيمَ للّذينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبَيُّ والذينَ آمَنُول. ٢

إذن فالحبُّ من حيث المكان، لا تصتُّ أعماله؛ إلّا في مواقع محددة؛ فالطواف لا يجوز إلّا حول الكعبة المباركة: ﴿وَلْيَطَّوَّفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾. ٣

152: 10 Jan

١. سورة آل عمران: ٩٧.

۲. سورة آل عمران: ٦٨.

١٣٢ ٣. سورة الحجّ: ٢٩.

والسعي إلّا بين الصفا والمروة: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أُو اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرُ عَلِيمٌ ﴾. \

والوقوف إلّا في عرفات والمزدلفة: ﴿لَيْسَ عَلَيكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحُرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَداكُمْ وَإِن كُنْتُمْ مِّن قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ ﴾. ٢

وكما للحجِّ أمكنة متعددة ومعيّنة، له زمن معين، ﴿ أَلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتُ ﴾. ٣

قال الزمخشري: معروفات عند الناس لا يشكلن عليهم.

قال الطبرسي: ﴿ أَلْحُبُّ اللهُ أَي أَسُهِ الحَج ﴿ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتُ ﴾. أي أشهر مؤقتة معينة لا يجوز فيها التبديل والتغيير بالتقديم والتأخير اللذين كان يفعلها النَّسَأَة الذين أنزل فيهم: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ ﴾. ٤

وأشهر الحج عندنا شوال وذو القعدة وعشر من ذي الحجة على ما روي عن أبي جعفر الحياة، وبه قال ابن عباس ومجاهد والحسن وغيرهم، وقيل: هي شوال وذو القعدة وذو الحجة عن عطاء والربيع وطاووس، وروي ذلك في أخبارنا، وإنّا صارت هذه أشهر الحج؛ لأنّه لا يصحّ الإحرام بالحج إلّا فيها بلا خلاف، وعندنا لا يصح أيضاً الإحرام بالعمرة التي يتمتع بها إلى الحج إلّا فيها... م

وله: ﴿ أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾، أو ﴿ أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ ﴾. كما يأتي.

١. سورة البقرة: ١٥٨.

٢. سورة البقرة: ١٩٨.

٣. سورة البقرة: ١٩٧.

٤. سورة التوبة: ٣٧.

٥. الكشاف، للز مخشري ؛ مجمع البيان، للطبرسي: الآية .

فالحبُّ بأقسامه الثلاثة (تمتع وقِران وإفراد)، فلا يصبُّ أن يود قي إلّا في وقت معين من السَّنة، فالمكلف عليه أن لا يؤدي فصل مناسكه الأول أي (العمرة، أو عمرة التمتع) إلّا في أشهر الحج: شوال وذي القعدة وذي الحجّة، فيما يكون أداء فصله الثاني (الحج أو حج التمتع) في شهر ذي الحجّة بدءً ابالتاسع منه. هذا من حيث الزمن.

وهكذا رمي الجمرات والأضحية والحلق، إلّا في منى في أيام التشريق، وهي الأيام المعدودات في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَاذْكُرُواْ اللّهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ اللّهَ وَاعْلَمُوا اللّهَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ اللّهَ وَاعْلَمُوا اللّهَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّاتُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهَ وَاعْلَمُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا اللّهَ عَلَيْهِ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاعْلَمُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاعْلَمُوا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

فمنسك الحج إذن يختلف عن غيره من العبادات؛ فالصلوات الخمس لها وقت معين لأدائها، وقد استفيد ذلك من آيات قرآنيّة؛ فضلاً عن الروايات... ومن الآيات: ﴿ أَقِيمِ الصَّلاَةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ الَّيلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً \* وَمِنَ الْلَيْلِ فَتَهَجَدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحُمُوداً \* . ٢

وَأَقِمِ الصَّلاَةَ طَرَفَى النَّهَ ارِ وَزُلَفاً مِّنَ الَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِعَاتِ ذَكِرَى لِلذَّاكِرِينَ ... دون أن يكون لها أمكنة مخصصة؛ إلّا من حيث الفضيلة ودرجاتها... وكذا فريضة الصيام لها زمن محدّد؛ فقد: ﴿ مَ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ الصِّيامُ الصَّيامُ مَعْ دُودَاتٍ ... وهي: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْ زِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ اللهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْ هُ ... فله زمن، وليس له مكان مخصّص، فللمسلم أن يؤدّيه في بلده أو حيث قرر الإقامة...

٤. سورة البقرة: ١٨٥ ١٨٤ .



١. سورة البقرة: ٢٠٣.

٢. سورة الإسراء: ٧٩٧٨.

۳. سورة هود: ۱۱۵ .

قال الشعراوي: معظم الفرائض التى فرضت علينا غير مقيدة بمكان أو زمان، أمّا الحجُّ فإنّه يختلف عن سائر العبادات من حيث إنه مقيد زماناً ومكاناً، وعلى هذا فلا يصح أن تحج وأنت في بيتك أو موطنك، بل لابدّ أن تذهب إلى بيت الله الحرام في مكة، ولا يصح أن تقف في يوم عرفة في أيّ مكان، بل لابدّ أن تذهب إلى عرفات في التاسع من ذي الحجة وتقف في المكان المحدّد للوقوف لا تتعداه، كما لا يحقّ لك أن تؤدّي مناسك الحج في أيّ شهر من شهور العام، بل لابدّ أن تكون في شهر ذي الحجة، وهكذا نعلم أنَّ الحج هو الفريضة الوحيدة المقيدة زماناً ومكاناً، ولذلك كان جزاؤها غفران الذنوب؛ لأنها من أكثر الفرائض مشقة على النفس المؤمنة. المناس المؤمنة. المناس المؤمنة المناس المؤمنة. المناس المؤمنة المناس المؤلف المناس المؤلف المناس المناس المناس المؤلف المناس المناس المناس المؤلف المناس المؤلف المناس ا

ولهذا وبعد أن يذكر في مكان آخر من كتابه: أنَّ الحجَّ هو الفريضة الوحيدة المقيدة زمانًا ومكانًا، يقول: ولذلك كان جزاؤها غفران الذنوب؛ لأنّها من أكثر الفرائض مشقة على النفس المؤمنة.

# يُفارق كلَّ شيء !

إذن؛ فالحاجّ ينتظر رحلةً مباركةً في كلِّ ما فيها، يُفارق بها كلَّ شيء... ولماذا يترك كلَّ شيء حتى أعزّته؟

لما في ذلك من متعة روحية لا تعادلها متعة أخرى، بالإحساس من القرب من الله، ومن انشغال بالله سبحانه وتعالى عن خلقه جميعاً سواء أكانوا أهلاً أم أقارب أم عشيرة أم غير ذلك من صلات القربي...٢

يلتزم بالفراق على مرارته؛ ليؤدي ما أمرته السماء به، فيلتقي بكلّ خير ومغفرة ورحمة ... يترك ما اعتاده وتعلّمه وعمل به؛ ليكون، وهو في تلك الديار والأماكن



١. الحجُّ المبرور، ذيل الآية الشريفة .

٢. الحج المبرور، ذيل الآية الشريفة .

المباركة، قريباً في علاقته بالسياء؛ بل وأكثر قرباً في ذكره لله تعالى، والأفضل قبولاً وثواباً وأجراً في أدائه لعباداته ومواقفه؛ في نيّته وإحرامه وتلبيته، وفي طوافه وسعيه...، وهكذا هو في صلاته وتسبيحه، وفي سيرته وأخلاقه وإحسانه، يزداد طاعةً وعبادةً وخُلقاً، ويتزوّد تقوّى وخشيةً وخشوعاً، قد لا يجد ذلك وهو مشغول بأهله وأحبّته وتجارته وأعاله التي تتصاغر كثيراً في نظره، وتتضاءل أكثر وهو يعيش أعظم وأفضل حالات وأعاله التي تتصاغر كثيراً في نظره، وتتضاءل أكثر وهو يعيش أعظم وأفضل حالات القرب من السياء في تلك الأيام! فلا يشغله شيءٌ عن ذكر الله تعالى، وأداء مناسكه... (في أَيّامٍ مَعْدُودَاتٍ هَمَ أُو ﴿ فِي أَيّامٍ مَعْدُومَاتٍ ﴾، كيا في الآيتين المباركتين: ﴿ وَاذْ كُرُوا اللّهَ فِي أَيّامٍ مَعْدُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ ﴾. ٢ التي لهم ويَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ فِي أَيّامٍ مَعْدُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ ﴾. ٢ التي كُتبُّ الله تعالى أن يُذكر فيها؛ لحكمة بل لحِكم هو الأعلم بها... ولعلّها فرصة منحها الله سبحانه عباده؛ لإعادة حساباتهم وتقييم سيرهم... ولتوبتهم ولاستقامتهم، ولأجر عظيم وثواب جزيل ينتظرهم إن في الدنيا وإن في الآخرة، ورضًا من الله أكبر...

# شُعْثاً غُبْراً!

وكيف لا يكون الأمر كذلك والحجيج ذكوراً وإناثاً تراهم قد أحرموا وارتدوا أبسط الثياب..؟!

يصف الإمامُ عليٌ الله حالهم قائلاً: «حَتَّى يَهُ زُّوا مَنَاكِبَهُ مْ ذُلُلاً، يُهَلِّلُونَ لله حَوْلَهُ، وَيَرْمُلُونَ عَلَى أَفْدَامِهِمْ شُعْثاً لَهُ، قَدْ نَبَذُوا السَّرَابِيل غُبْراً وَرَاءَ ظُهُورهِمْ، وَشَوَّهُوا بِيلَ غُبْراً وَرَاءَ ظُهُورهِمْ، وَشَوَّهُوا بِيلَ غُبْراً وَرَاءَ ظُهُورهِمْ، وَشَوَّهُوا بِيعْفَاءِ الشَّعُور مَحَاسِنَ خَلْقِهمُ»!

ولماذا هـذا كلّه؟! يجيب الإمام الله قائلاً: «ابْتِلاً عَظِيماً، وَامْتِحاناً شَدِيداً، وَاخْتِبَاراً مُبيناً، وَتَمْحِيصاً بَلِيغاً...».

١٣٦ ٢. سورة الحج: ٢٨.



المجال المسورة البقرة: ٢٠٣.

«شُعْثاً غُبْراً» يدل على أنهم أقرب إلى المسكنة وانكسار القلوب ممّا يكون سببًا في قَبول دُعائهم ومناسكهم! وقد ورد هذا الوصف لهم فيما سمّى بحديث المُباهاة بالحجّاج، عن أنس بن مالك عن رسول الله عَيْنِ الله تعالى يباهي بأهل عرفات الملائكة يقول: يا ملائكتي انظروا إلى عبادي شعثاً غيراً، أقبلوا يضربون إلىّ من كلِّ فجّ عميق، فأشهدكم أنّي قد أجبت دعاءهم، وشفعت رغبتهم، ووهبت مسيئهم لمحسنهم، وأعطيت محسنهم جميع ما سألوني غير التبعات التي بينهم، فإذا أفاض القوم إلى جَمْع، ووقفوا وعادوا في الرغبة والطلب إلى الله يقول: يا ملائكتي، عبادي وقفوا وعادوا في الرغبة والطلب، فأشهدكم أنّي قد أجبت دعاءهم وشفعت رغبتهم ووهبت مسيئهم 

كان هذا انتظاراً منهم لما أُعدَّ لهم من قبل الله تعالى، وهم يتنقلون في العرصات المباركة بحالتهم ووصفهم (شعثاً غبراً)، شعورهم منتفشة منتشرة لبقائها مكشوفة، وعلى بشرتهم وشعورهم أثر الغُبار والتُّراب بسبب طول مُدة الإحرام، والبُعد عن التَّرَّف... وهم في هذه الصفة يكونون أقربَ إلى انكسار القلوب، وصفة المسكنة، مما يكون سببًا في قبول دعائهم وتوسلهم وتضرعهم ومناسكهم!

#### التلبيّة:

لَبَّى، يُلَبِّى، تلبيةً، لَبَّى النِّداءَ، لَبَّى دعوته: استجاب له.

و هناك تلستان:

تلبية: استجابة، لكنّها تلك التي يختم بها الإنسان حياته، حين يُلبّى نداءَ ربّه، فيرحل إليه، يقدم سيرته بين يديه، فإمّا نعيم مقيم، وإما عذاب أليم!

وتلبيـة في موسـم الحـجِّ، فالحجُّ دعـوة من الله تعـالي إلى أن يحـلُّ عباده ضيوفـاً عليه..

١. مجمع البيان، للشيخ الطبرسي الآية: ٢٨ الحج.

كانت هذه الدعوة عبر الأذان المبارك لإبراهيم النيلاً: ﴿وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحُبِيِّ. ﴿ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحُبِيِّ ﴾ . الواستجابة منهم، وذلك حين يُلبّي الحجيج؛ بجموع غفيرة حاشدة دعوة ربّم تلك، ونداءه لهم، قائلين: لبيك اللهم لبيك ...! لقد راحوا، وهم في حالتهم تلك التي وصفها إمام التقين، يلبوون ذلك الأذان الإبراهيمي الخالد وذلك النداء الحق، بأصدق نيّاتهم، وبانقطاع إليه تعالى وحده، وبأعلى أصواتهم: لبيّك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيّك اللهم لبيك، لبيك

وهم بتكرارها كأنهم يقولون: ﴿سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾. ٢ وهم بتكرارها كأنهم يقولون: ﴿سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾. ٢ وحدك لا شريك لك، ﴿وَمَا يِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللّهِ...﴾. ٣ ليُسجّلوا بتلبيتهم هذه واستجابتهم طاعةً لأمره تعالى وقبولاً عنده وأجراً جميلاً. كها أنَّ الحاج بتلبيته هذه يُعلنها صريحةً أنّه مستجيب لذلك الداعي، محتب بتكليفه حجّ بيته العتيق، وشاكر ربَّه الذي رزقه قدرةً وصحّةً ومالاً وأماناً؛ حتى يكون بين يديه فيها ارتضاه من منازل عبادةٍ عبر حجّ وعمرة، عبر فريضة ومستحب، عبر عمل صالح ودعاء...

فالإنسان المسلم المكلف بالأخص، ينبغي بـل يجب عليه أن يتلقى أيّ تكليف؛ أكان أمراً بـأن يفعل أم تـركاً بأن لا يفعل، أم ندباً، بالقبول والامتثال، وهو ما عليه الصالحون من تلبية ذلك بشوق والتزام؛ لأنّ كلّ شيء من قبل الله تعالى، أحبته قلوب المؤمنين، استيقنته نفوسهم، فتكاليفه محبوبة إليهم، وإلّا فالتكاليف عادةً من عنوانها لا تخلو من مشقة وتعب... تستشعر نفوس مشقتها، فيها الصالحون يتلقونها بشغف وشوق، وإن خلت حياتهم منها انعدمت من لذّة مناجاته تعالى، وسعادة امتثال ما يريده منهم، فهم يستقبلون تكاليف السهاء بعشق عجيب... والحبُّ فريضة كان جزاؤها غفران

١٣٨ ٣. سورة النحل: ٥٣ .



مَنْقُولُ: ١. سورة الحج: ٧٧.

٢. سورة البقرة: ٢٨٥ .

الذنوب؛ لأنها من أكثر الفرائض مشقة على النفس المؤمنة، كما يصرح الشعراوي في كتابه الحبّ المبرور.

والحمد لله تعالى لا يتأخر منك ولا ينقطع، يعتقده قلبك ويلهج به لسانك، (... والملك) فملك الله تعالى باق ودائم وهو أعظم النعم التي تلازم ذلك الملك، فهي دائمة بدوامه متواصلة بتواصله، (لا شريك لك...).

وهنا حملت التلبية هذا الأمر الذي يكرّره الحاج؛ ليثبّت به فؤاده، ويزيده اطمئناناً، بأنَّ الله تعالى واحد أحد، ليس له هنا أو هناك شريك ينازعه فيها يخلق، فيها يُحيي وفيها يُميت، فيها يُعطي وفيها يمنع، فيها يأمر وفيها ينهى، متفرد بالخلق والإبداع، فهو وحده المُبدع، الخالق المدبّر الذي لا شريك له فيها أبدع وفيها خلق، وهو المالك الذي لا شريك له فيها أبدع والرزق والعافية...

وهنا ينبغي أن يتذكر الحاج، وهـ و يـ ردد تلبيتـ ه قـ ولَ نبـيِّ الله إبراهيـماليُّة: ﴿الَّذِي

الأمصار المناها الماماد المناهاد المناه

١. سورة النحل: ٩٦.

خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ \*وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ \*وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ \*وَالَّذِي يُمِيتُنِي وَلَيْتُ فِي خَطِيتَتِي يَـوْمَ الدِّينِ . ا

فيستشعر الحاج صفة إبراهيم لربّه، واسترساله في تصوير صلته به، إنّه يعيش بكيانه كلّه مع ربّه، يتطلع إليه في ثقة، يتوجه إليه في حبّ؛ يصفه كأنّه يراه، يحسّ وقع إنعامه وإفضاله عليه بقلبه ومشاعره وجوارحه... حاله ومآله إليه، فهو الذي يهديه إليه، وكأنّها يحسُّ إبراهيم الله أنّه عجينة طيّعة في يد الصانع المبدع، يصوغها كيف شاء، على أيّ صورة أراد، إنه الاستسلام المطلق في طمأنينة وراحة وثقة ويقين!... ويحسُّ إبراهيم الله بكفالة الله له في الصحة والمرض، ويتأدب بأدب النبوّة الرفيع، فلا ينسب مرضه إلى ربّه، وهو يعلم أنّه بمشيئة ربّه يمرض ويصح، إنّها يذكر ربّه في مقام الإنعام والإفضال إذ يطعمه ويسقيه ويشفيه ويميته ويُحييه... ولا يذكره في مقام الابتلاء حين يبتليه! فأقصى ما يطمع فيه أن يغفر له ربّه خطيئته يوم الدين؛ فهو لا يبرئ نفسه، وهو يخشى أن تكون له خطيئة، وهو لا يعتمد على عمله، ولا يرى أنّه يستحق بعمله شيئاً، إلّا أنّه يطمع في فضل ربّه ورحمته، وهذا وحده هو الذي يطمعه في العفو والمغفرة... إنّه الشعور الصحيح بقيمة نعمة الله وهي عظيمة عظيمة، وقيمة في مل العبد وهو ضئيل ضئيل. ٢

وهو الذي لا غيره؛ يستحق الحمد على ذلك، إذ لم يجعل حياتنا تفسد بوجود شريك له، إله أو آلهة غيره: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا ۚ فَسُبْحَانَ اللّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَا يَصِفُونَ ﴾. " ﴿مَا اتَّخَذَ اللّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهِ إِذاً لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ مِمَا خَلَقَ وَلَعَلاً بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾. أو لفسدت السموات بِمَا خَلَقَ وَلَعَلاً بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾. أو لفسدت السموات

١٤٠ ٤. سورة المؤمنون: ٩١ .



١. سورة الشعراء: ٨٢٧٨.

٢. في ظلال القرآن: الآيات بتصرف وإيجاز.

٣. سورة الأنبياء: ٢٢.

والأرض بتعدد الإرادات، حين تتنازعها، ولو تتنازعنا قوَّى وإرادات؛ لاضطربت حياتُنا؛ مصالحُنا، أهدافُنا؛ لأنها بين إرادتين متنافيتين، بين إله يريد وإله لا يريد، أو بين إله يشاء، وآلهة لا تريد ولا تشاء، هذا يطلب شيئاً وذاك يعارضه، أو يطلب شيئاً أخر منّا، ونحن في حيرة من نُرضي منها، أنُرضي هذا أو ذاك؟ فله الحمد وله الشكر على أن جعل وجهتنا واحدة، وولاءنا واحداً، وأفقنا واحداً، ومنهجنا واحداً، نستشعر جلال الله وحده، فنؤمن به وحده، ونستسلم له وحده، ونتوكّل عليه وحده، ونطمئن إلى نصرته ورزقه وهمايته، فهو وحده الكفيل بذلك، حيث خلقنا وجعل لنا توجها واحداً؛ قلباً واحداً لا قلبين، ﴿مَّا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ﴾. أو إلّا لكنّا وحية ولاءين متنافيين، وما يستبع ذلك من قلق واضطراب وتمزّق وشتات...

#### الصفة الملازمة!

وأيضاً من أكبر النعم على الحاجِّ بالذات هو إتمامه لمناسك الحج، متقناً لها، متقرباً بها إلى الله تعالى، وهو بهذا قد أتم ركناً من الأركان الخمسة (الصلاة والصوم والحج والحزكاة...) ومن اللطيف والجميل أن وصف الحج (الحاج فلان) يُطلق عليه حين أدائه وإكماله الحج بمناسكه كلّها، وبهذا يتميّز ركن الحج عن بقية الأركان، فلا يقال لمن أقام الصلاة (المصلي فلان) ولا لمن أتم شهر الصيام (الصائم فلان) ولا لمن زكى (المزكي فلان) إلّا أنّه إذا ما أدّى فريضة الحج قالواله: (جاء الحاج فلان، وذهب الحاج فلان...) ولعلّ هذا لأنّه ما صار حاجًا إلّا وقد صلّى، إلّا وقد صام، إلّا وقد زكّى إلّا وقد...

وليبقى طيلة عمره تلازمه هذه الصفة، وتجعله ذاكراً لنعمة الله عليه أن وفقه لأداء فريضة الحبح التي تتضمّن أداءه لجميع التكاليف العبادية، وهذا لا يعني أنَّ هناك تلازماً بين هذه التكاليف، بمعنى أنَّه لا يصح منه تكليف إلا بأداء التكاليف الأخرى،

من كلّ الأمصار بيهي الله بي

١. سورة الأحزاب: ٤.

لا، فقد يكون مصليًّا ولا يصوم، أو مزكيًّا ولا يصليّ، أو يصوم ولا يصليّ، نعم أن يلتزم بجميع التكاليف، ويؤدي جميع العبادات دون أن يتعمد تركها، إلّا بعذر شرعي، فهو أمر جميل ورائع وبه يتكامل المسلم، ولا يكون عاصياً، بل مطيعاً على طول الخط، ويختم حياته ملتزماً منضبطاً بتكاليف وآداب الشرع وحدوده، ولا يتعدّاها.

﴿... وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَ بِكَ هُمُ الظَّالِمُ ونَ...﴾. ا ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرُّ مَّعْلُومَاتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ نَ الْحَجَّ فَلاَ رَفَتَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجِّ . ٢

هذا، وإن أقبلت أيام ذي الحجة، ولعلّها أفضل أيام الله تعالى، حيث بهاؤها وضياؤها يُنير الكون، والأفئدة مُّلاً حبًّا وحنيناً إليها، فيتعلق المستاقون لزيارة بيت الله الحرام الذي أعدّته السهاء؛ وهيَّ أت النفوس بتوجهها نحوه في الواجبات كالصلاة.. وفي المستحبات والأدعية...، فالأفئدة مستعدة منتبهة إليه، لا يغيب عنها ذكره، وكيف يغيب وهو عنوان الديانة الإبراهيمية، وهو منطلق رسالة الإسلام على يدي نبيً الله ورسوله محمديً أله والميقت وهو منطلق رسالة في شهوره الثلاثة شوال وذي القعدة وذي الحجّة؛ حتى تتجه الأنظار صوب البيت الحرام شوقاً إليه، وأملاً في إتمام الفريضة؛ تتوجه أنظار العباد إليه، وتفيض أعينهم بدموع الحنين والبُشر، وتلهج ألسنتهم بأدعية وعبارات كلّها رجاء أن يتحقق لهم توفيق الطاعة، خاصة من قِبَل ﴿... مَنِ السُتَطَاعَ إِلَيْ هِ سَبيلاً... ﴿.. مَا ما البيت الله وقلم وأماناً...، ورغبة في زيارة ضريح رسول الله الله الله تعالى أن يذكر فيها اسمه إياناً وعبادةً... فتنشغل نفوس المكلفين به التي يُحبُّ الله تعالى أن يذكر فيها اسمه إياناً وعبادةً... فتنشغل نفوس المكلفين به التي يُحبُّ الله تعالى أن يذكر فيها اسمه إياناً وعبادةً... فتنشغل نفوس المكلفين به

مُقُولِهِ : ١. سورة البقرة: ٢٢٩.

٢. سورة البقرة: ١٩٧.

٣. سورة آل عمران: ٩٧ .

تعالى بعيداً عن مشاغل الدنيا.

سـواءً أكانت أمـوالاً، تجارةً، ومنافع ومصالح ومهناً وأنشـطةً أخرى؛ أم نفوسـاً، أهلاً وأولاداً، وأعزةً وأحبّةً؛ وقبيلةً وأصدقاء، وهكذا تراه يترك أيّ شيء يشدّه إلى بلده وبيته، وما ألفه من سيرته حتى ممّا أحلّه الـشرع له وأباحـه، فيتجرّد منها وهـو في رحلة الحجّ وإحرامه، ويُخضع تصرفاته لأحكام وآداب مع من مثله في الخلقة؛ مع أخيه الإنسان، فلا يُفسد علاقته معه، بشيء من جدال أو تشاجر أو فسوق... فيفسد حجّه، ومع الأقرب إليه زوجته، فيُعطل أو يؤخر علاقته المحللة بها ﴿فَلاَ رَفَثُ. بِل حتى مع المخلوقات الأخـري من نبـاتٍ، فلا يقـترب الحاجُ من شـجرة يقطع منها غصنـاً أو زهرةً أو ثمرةً، ومن حيوان فليس له أن يؤذيه أو ينفّره أو يُـدلّ عليه، فضلاً عن اصطياده، أو يُصيب طيراً بشيء أو حشرةً بأذّى...

عن أبي عبد الله الله الله قال: «لا تستحلن شيئاً من الصيدو أنت حرام، ولا وأنت حلال في الحرم، ولا تدلنّ عليه مُحلاً ولا محرماً فيصطاده، ولا تشر إليه فيستحل من أجلك، ...». وهناك غيرها. ا

وحتى الجهاد؛ فترى الحاجّ يطوف حول أحجار، فقد روي عن أبي جعفر الباقر اليُّلا أنَّه قال: «نزلت ثلاثة أحجار من الجنة؛ مقام إبراهيم، وحجر بني إسرائيل، والحجر الأسود استودعه الله إبر اهيم اللهِ حجراً أبيض، وكان أشدّ بياضاً من القراطيس، فأسود من خطایا بنی آدم».۲

﴿وَلْيَطُوِّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾. ٣

والبيت العتيق هو الكعبة، وقد بُنيت بأحجار، يبدأ الحاجّ أشواط طوافه السبعة



١. انظر كتاب وسائل الشيعة، للحر العاملي، أبواب تروك الإحرام ١٢: ٤١٥ .

٢. مجمع البيان في تفسير القرآن، للشيخ الطبرسي، الآية: ١٢٥ البقرة .

٣. سورة الحجّ: ٢٩.

بها من حجر وينتهي إليه؛ هو الحجر الأسود، حجر مبارك؛ ينوي طوافه منه، يُشير إليه بالسلام، يُحاذيه؛ فيرفع يديه بالدعاء بطلب البركة والمغفرة، ترافقه في أشواطه أدعيةٌ تتوفر على توسل ومناجاة، وحجرٌ يتزاحم الحجيج عنده؛ ليُقبّلوه، دون أن يرى الحاجّ أنّه بعمله هذا قد تنازل عن كبريائه، بل يرى ذلك عزّةً وامتثالاً وطاعةً وأملاً في الثواب...

فيا هناك حجر بل أحجار يُرميها بأحجار أخر؛ بحصيات صغيرة وهي: جمرات وجمار؛ جمع الجمرة؛ (الجهار): هي الأحجار الصغار، ومنه سمِّيت جمار الحج للحصى التي يُرمَى بها، وأمّا موضع الجهار بمنى فسُمِّي جمرة؛ لأنّها تُرمى بالجهار، وقيل: لأنّها مجمع الحصى التي يُرمى بها، من الجمرة وهي اجتهاع القبيلة على من ناوَأها، وقيل: سُمِّيت به من قولهم: أجمر: إذا أسرع. ا

يجمعها من المزدلفة، يبحث عنها هنا وهناك بين رمال وأعشاب بل وأوساخ بكلّ اندفاع تاركاً كبرياء وشموخه، مبدلاً ذلك بتواضع لعلّه ينفعه في سيرته بعد هذه الرحلة التي تعبدنا الله تعالى بها بأفعال وأحجار؛ لحكم هو أعلم بها منّا... ممّا يدلُّ على أنَّ العظمة والعزة والكرامة للإنسان المسلم تتحقق حينها يقع اختياره موافقاً لمنهجه وشريعته تعالى، منسجهاً مع ما يريده منه ومع ما يتعبده به، ويُربيه عليه، ويُعدّه له... فبالانقياد لأحكامه وبالاستجابة لتكاليفه وحده دون غيره، تتحقق الطاعة منه لمولاه، ويتحقق القضاء على طغيان الإنسان وغطرسته وكبريائه... ليبقى منطوق الآية: ﴿يَا وَيَتَعَارَفُواْ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾. ٢

يتجلّى مصداق هذه الآية المباركة بشكل واضح في موسم الحجِّ، فما تتضمّنه من

١٤٤ ٢. سورة الحجرات: ١٣.



١. النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير، مادة (جمر) ٢ : ٢٩٢.

مفهوم رائع (التعارف) يُعدُّهو العامل الأساس في العلاقات بين العباد الذين ينبغي أن يعيشوا في عالم، وإن تعددت فيه أجناسهم، واختلفت فيه ألوانهم، وتفاوتت فيه قدراتهم وثرواتهم، يبقى ميزان التفاضل بينهم هو ميزان التقوى لا غير، ميزان ارتضاه الله تعالى لنا خال من الشوائب التي يوجدها الهوى، وينتج عنها التعالي والقلق والاضطراب والتشتت... وليدلنّا على أنَّ أيّ اختلاف ينبغي بل يجب أن لا يُفسد للودِّ قضية، خاصةً فيها يقع بين البشر من اختلاف في آرائهم وأفهامهم وتوجهاتهم، وتعدد قراآتهم لما حولهم من القضايا والأمور، ويعدُّ باباً لتكاملهم العقلي، والفكري، والمعرفي، ولولا هذا لما تطورت المعرفة البشرية وازدادت تكاملاً ورفعةً... فالحاج حين يعيش هذه الأجواء الاجتهاعية الروحية، ويرى الاختلاف حاصلاً من حوله في أشياء يعيش هذه الأجواء الاجتهاعية الروحية، ويرى الاختلاف حاصلاً من حوله في أشياء وأنَّ كلَّ واحدمنّا لا يشبه الآخر كها أنَّ الآخر لا يشبهه؛ وكأنَّ لكلِّ شيء ضدًّا، وأنَّ المستبد الذي بداخلنا يجب أن نكبحه، حتى لا يستحوذ علينا، فالاستبداد شيءٌ قبيح، علينا أن نبعده عن أنفسنا وأخلاقنا، وبالتالي تنمو في النفس حالة ودِّ حقيقية لمن حولنا، وإلاّ أدمنا وجوده حينها نجعل سيرتنا مع الناس قائمةً عليه...

ولعلَّ من حكمة مناسك الحج هذه أن يعرف الإنسان ويدرك أنَّ وجوده محدود، وأنَّ ما يملك من جمال وقدرة وغنًى، لا يخوّل ه التعالي على الآخر أو استصغاره أو احتقاره... وأنَّ سيادته على ما في الكون، وأنَّ تسخيره لكلّ ما حوله، لم يكن بذاته، وإنَّ ما شه تعالى، فإن شاء كان وإن لم يشأ لم يكن...

فتلبية نداء الحج وتنفيذ ما فيه من مناسك هي طاعة لله تعالى وعبودية له، وأولى هذه العبودية وتلك الطاعة أن يتجرّد الحاج من كبره؛ ويخلع كلّ ما يدعو للتفاخر والتكاثر، مكتفياً بثوب هو الكفن بعينه، وأنّه يرتدي هنا كفنه بنفسه وإرادته، منتظراً كفناً آخر هو حصيلته من مشوار الدنيا ومنافعها وتقاتله عليها، قد يُلقوه عليه؛ وقد يُحرم منه...

المحار المار المار

#### بر كات كثيرة:

فلقد بُني هذا البيت؛ ليُعبد فيه الله تعالى وحده كما أحبَّ وارتضى، ويكون أيضاً منزل ضيافة، بقعةً مباركةً، تما لأبركاتها الأجواء، يما لأخرها وعطاؤها مَن وما حولها، ومن تلك البركات الإيان وثباته في النفوس، بركة استشعار خشية الله تعالى، بركة مضاعفة الحسنات وأجورها، ففيه الحسنة بمئة ألف حسنة، وفي غيره الحسنة بعشر أمثالها، ومضاعفة ثواب العبادات فيه؛ حتى ورد أنَّ ثواب الصلاة فيه بمئة ألف صلاة...

بركة الصبر والتحمّل، وقتل حالة الملل والتكاسل ... بركة العمل الصالح، بركة الإنفاق وقتل صفة البخل والحرص... بركة التجرد من الدنيا وآثارها...، بركة احترام الآخر، بركة التواضع واتساع الصدور للغير؛ ذلك القادم من كلُّ فجُّ عميـق؛ من بلاد شتّى، ومن بقاع بعيدة.. وباتساع القلوب والصدور؛ تتسع الأمكنة لاستقبالهم بأحسنه، واستضافتهم بأحسنها..، وقتل صفة الكبرياء والغرور والطغيان والتعسف..، وإماتية صفيات التسقيط والسخرية والاستهانة بالآخرين..، بعيداً عن أيّ تفاوت في منازلهم، وبعيداً عن أيّ اختلاف بينهم بالمال والجماه والسلطة...، وهذه وغيرها هي مقدمات ﴿لِتَعَارَفُواْ الذي هو أسمى بركات الحج وأجمل منافعه!

ومن بركات هذا البيت وحجّه أنَّ الحاج يكون أكثر ضبطاً لنفسه وسلوكه من اقتراف المعاصي، وفي مأمن من ارتكاب الذنوب والآثام، فإنّها تُعدُّ فرصة كبيرة لعدم فعـل الذنـو ب، وبالتالي فـأيّ و قت يكـو ن خالياً من تعدّي حـدود الله فهو بركـة... كما أنَّ الله تعالى يُفيض على الإنسان وهو يعيش أوقات هذه الأمكنة ومناسكها القدرة على أن لا يفعل إلَّا ما فيه الطاعة، وما فيه الخير والإحسان؛ ويُضاعف له أجر ذلك بلا مَيَّاكُ عَدٍّ ولا حدٍّ...

وتبدأ هذه الزيارة بتمهيد عبر الإحرام من الميقات، فلبس الإحرام له معنى التجرّد

من زخارف الحياة، ومناسك الحج من طواف وسعي، لها في كلّ منسك معانيه الدينية والإنسانية، والوقوف بعرفات متجرّدين متساوين على اختلاف عروقهم ولغاتهم وألوانهم بلباس واحد يغمره البياض الناصع كالحقيقة الواضحة...

ويشعر كلّ واحد من الحجيج، وهو ضمن جموع هائلة تحيط به، يؤدي منسك حجّه المبارك، فيرى الجميع بألوانهم وأشكالهم، وقد نزعوا عناوينهم، فلا سلطة ولا ثراء ولا وجاهة ولا قوة ... الكلُّ في لباس بسيط واحد، يقفون بكلّ تواضع بين يدي إلىه لا ينظر إلّا إلى قلوبهم؛ وقلوبهم فقط، هي المعيار الحقيقي لأيّ تفاوت بينهم، فلا صورهم تجدي، ولا هيئاتهم تنفع ولا أموالهم ولا مناصبهم ..، فترى الجميع بغض النظر عن مستوياتهم العلمية والفكرية والمالية والاجتماعية و ... في موقف واحد، في خضوعهم وفي استكانتهم وفي توسلهم واستغفارهم، لا يتميز فرد عن فرد، ولا جماعة عن جماعة، القوي بجانب الضعيف، في صلاته وفي طوافه وفي سعيه وفي ...

وليتعلّموا كيف يتواضع بعضهم لبعض، ويتعاون بعضهم مع بعض... وليعرفوا أنَّ حياتهم لا تستقيم إلّا بالتعارف والتواصل وعدم التعالي...

نعم، لنا أن نختار ما يناسبنا بين أهلينا وأحبّائنا، وما يتوافق وأقدارنا، وما يتلاءم مع أدوارنا في معيشتنا وسيرتنا، ولكنّ الله تعالى أراد منّا هنا ولحكمته البالغة أن لا نتميز في عرصات هذه الفريضة في ملابسنا وعناويننا ومناصبنا، أرادنا أن نقف أمامه

الأمصار المنافعة ١٤٨

١. سورة آل عمران: ٩.

كما هـ ويريد، بـزى واحد غـير مخيط، وبه ينتهـي أيّ عنـ وان للتميّز والتعـالي، غير ناظرين لمر اتبنا الدنيوية، ليكون هذا الموقف مذكراً لنا ذلك الموقف الرهيب من مواقف يوم القيامة ومشاهدها: ﴿يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّآ أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْل حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُم بسُكَارَى وَلَكِنَّ عَذَابَ اللَّهِ شَدِيدُهِ. ١ وكذا علينا أن نكون أكثر خشوعاً وتذللاً في هذه المواقف المشرفة، وذلك حين نتذكر عتاب الله لنا: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُ مْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقّ وَلا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ. ٢

يقول ابن عاشور: قوله: ﴿أَلَمْ يَأْنِ﴾، كقولهم: أما آن لك أن تفعل... وفي خبر إسلام أبي ذرِّ من أنَّ على بن أبي طالب اليَّلا وجده في المسجد الحرام، وأراد أن يُضيفه، وقال له: «أما آن للرجل أن يعرف منزله»؟ يريد أن يعرف منزلي الذي هو كمنزله. وهذا تلطُّف في عرض الاستضافة! ولعلَّ مراد هذا الخشوع هو: التواضع والاستكانة والتذلل. والطمأنينة والسكون. وهي معان تستلزم لين القلوب وهو ما يتنافي مع قسوتها حين تقسوا، وهذا الخشوع بمعانيه المذكورة يتضمّن العبودية لله تعالى والطاعة لـه... فلابـدَّ للمؤمن حقًا إذا ما عشـق تكاليف السـاء وهو يجب أن يكون هكذا عاشـقاً لها أن يؤديها بشوق وتذلل وسكون، وبنشاط لا كسل ينتابه في أدائها، بل في إقامتها بلا تأخير... ويقدم بعمله هذا المتقن تكليفًا رائعاً وجميلاً، يُشجّع الآخرين عليه، وإلّا حرم تلك التكاليف من جمالها وجلالها ولذَّها، وحرم الكون من جلاله ورونقه، وكلُّها تستقى من ربِّ جميل جليل حكيم غفور رحيم... فجهال الكون يتجلَّى بخلق الله المو حدين المطيعين العابدين...

١٤٨ ٢. سورة الحديد: ١٦.



يبت ١. سورة الحج: ٢.

## وهنا في بيت الله الحرام:

يتجلّى الخشوع بأعلى درجاته، خاصة عند من يؤدي هذه الحج لأول مرة، فها أن يرد الحاج بيت الله الحرام، ويشاهد الكعبة حتى تذرف عيناه الدموع؛ فرحاً وسروراً؛ وأملاً في أن يُغفر ما تقدم من ذنوبه، وطمعاً في أن يبدأ سيرةً أخرى خاليةً ممّا انتاب حياته من معاص وآثام... فالبكاء قد يكون عيباً، وأن من يلوذ به هو الضعيف الذي لا طاقة له بتحمّل أذًى أو حزناً، لكنّه هنا له توجه خاص؛ ممتزج بفرحة التخلص من سوء، ممّا يجعل له روحانية، خاصةً إذا ما كان من قلوب مخلصة، من الصالحين والعارفين، من المصلّين والطائفين، ويُعدُّ مظهراً من مظاهر الخيفة والتضرع لله تعالى، وتعبيراً عن العبودية المطلقة له تعالى، كها أنّه يُعدُّ صورةً لمشهد من مشاهد يوم القيامة والأعظم...

فينشغل الحاج، وقد تعلقت بأجواء هذه البقاع كلَّ مشاعره، عمّا حوله بضبط مناسكه، بطوافه وسعيه، بعباداته وأدعيته، فهي المشاعر والأحاسيس الصادقة التي تكون أكثر إثارة وإخلاصاً كلّم كان العبد أكثر اقتراباً من الله تعالى وإحساساً...

وفي هذه المنازل بالذات التي تعبّد بها الله تعالى هذه الجموع المتوافدة من شتى بقاع الأرض، فالأمر ينبثق من القوة؛ قوة اليقين الثابتة التي تأخذ بيد الحاج المسلم؛ لتبعده عن كلّ ما قد يشوب إيهانه واعتقاده من أخطاء وانحرافات... كما أنّها قوة التوجه بعيداً عن التكبر والتعالي والاستعلاء وهي من السيئات، وطلباً لمغفرة الله ورضوانه بخشوع وتذلل، يطوف بالبيت متضرعاً إلى بارئه تعالى أن يغفر له سيئاته، أو يستبدلها حسنات، وأن يسدده في سيرته وفي امتثاله لأحكام الله سبحانه...

وسبحان الله ما أن ينتهي الحاج من بكائه وتضرعه، إلّا ويشعر بالطمأنينة، وسكون البال، وكأن الدموع التي انطلقت من الحجيج بدرجات متفاوتة، وسكبت من عيونهم



على قدر إسرافهم على أنفسهم، وعلى قدر تقصيرهم في حقِّ الله تعالى، قد غسلت قلومهم، وطهرت نفو سهم، وجعلتهم أعظم قرباً من المولي، وأكثر صدقاً، حتى إنّهم حين يرون المناسك؛ وقد اقتربت نهايتها إلَّا ويجزنهم ألم فراقها، ويشدَّهم الأمل في العودة إليها في مناسباتها المقبلة...

نعم، حينها يأتي الحاج لمرات أخرى سيكون أقلَّ بكاءً من المرّة الأولى، وأقلَّ حرقةً وغزارة..، لا أقول بسبب الاعتياد، بل لعلَّ الإنسان الحاج صار أكثر طهراً في مسيرته وبالتـالي أكثـر طاعـة وعبـادة، وأعظـم صدقـاً في امتثالـه للديـن الحنيـف، وأقـلُّ معصيةً ومخالفة... وأفضل اعتدالاً في سرته...

يأتي الحاج إلى هذه المنازل، يعيش أجواءها، يستلذ بروحانيتها، لا يلتف إلى ما يشغله، فيبقى في شُغل لما هو فيه، بعد أن تراجعت رغباته، وانخفضت نسبة نو ازعه، وتلاشت اهتماماته، لا يدري بمن حوله، ومن حوله هـ و الآخر مشغول بعبادته، فكلُّ مشغول بنفسه، رجالاً ونساءً...

فالكعبة المباركة أمامك من كلِّ الجهات، متوجّه إليها، تنظر إليها، تناجى ربَّك كما تحبّ، تصلّی و تطوف و تسعی... تعیش بر کاتها و أمانها...

## نِعَمٌ أخرى:

إنّ من النعم نعمة الأمان التي تتوفر في هذا المكان؛ لتكون أنموذجاً، لأن تطبق في أماكن أخيري قربت أو بعيدت عن المسجد الحيرام، والأمن والأميان هو كيا يظهر أمر تكليفي كالعبادات من صلاة وغيرها على الفرد وعلى الجاعة وعلى الأمّة القيام به، وإلَّا فهم في معصية الأمر التكليفي، فمن أطاع وفِّر الأمان للآخرين، ودعا إليه، ونهي عن مخالفته، وهذا يُعدُّ ضرورة لتهيئة الأرضية الآمنة للقيام بالمناسك التي بدونها يتعشُّر أداؤها أو يتأخّر إن لم نقل: إنّه الصدود بعينه عن المسجد الحرام وفريضة الحج... ومن

مصاديق الأمن واحترام البيت: ترك الفسوق والجدال: ﴿... وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ...﴾. ا

الجدال: المناقشة والمشادّة حتى يغضب الرجل صاحبه.

والفسوق: إتيان المعاصي كبرت أم صغرت... والنهي عنها ينتهي إلى ترك كل ما ينافي حالة التحرج والتجرّد لله في هذه الفترة، والارتفاع على دواعي الأرض، والرياضة الروحية على التعلق بالله دون سواه، والتأدب الواجب في بيته الحرام لمن قصد إليه متجرّداً حتى من مخيط الثياب! وبعد النهي عن فعل القبيح يحبب إليهم فعل الجميل: ﴿...وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللّهُ...﴾. ويكفي في حسّ المؤمن أن يتذكر أنَّ الله يعلم ما يفعله من خير ويطلع عليه، ليكون هذا حافزاً على فعل الخير؛ ليراه الله منه ويعلمه... وهذا وحده جزاء... قبل الجزاء. ثمّ يدعوهم إلى التزود في رحلة الحج... ويعلمه وزاد الروح... فقد ورد أنَّ جماعة من أهل اليمن كانوا يخرجون من ديارهم للحج ليس معهم زاد، يقولون: نحج بيت الله ولا يطعمنا!

وهذا القول فوق مخالفته لطبيعة الإسلام التي تأمر باتخاذ العدة الواقعية في الوقت الدي يتوجّه فيه القلب إلى الله، ويعتمد عليه كلّ الاعتاد يحمل كذلك رائحة عدم التحرّج في جانب الحديث عن الله، ورائحة الامتنان على الله بأنّه م يحجّون بيته فعليه أن يطعمهم! ومن ثَمّ جاء التوجيه إلى الزاد بنوعيه، مع الإيحاء بالتقوى في تعبير عام دائم الإيحاء: ﴿وَتَرَوّدُواْ فَإِنّ خَيْرَ الزّادِ التّقْوى وَاتّقُونِ يا أُولِى الألْبَابِ﴾.

والتقوى زاد القلوب والأرواح، منه تقتات، وبه تتقوّى وترف وتشرق، وعليه تستند في الوصول والنجاة... وأولو الألباب هم أول من يدرك التوجيه إلى التقوى، وخير من ينتفع بهذا الزاد. ٢



١. سورة البقرة: ١٩٧.

٢. في ظلال القرآن، لسيد قطب: الآية.

إبعاد الجدال المنهي عنه وما يتبعه من التشاجر والتنازع... وأيّ قول من سبّ وشتم وكذب... وأن لا يباشر العبث في البيت الحرام بأيّ شكل كان، وأن يتجنّب أيّ فعل يؤدّى إلى الاختلاف فالشقاق والاضطراب، فتقع الفوضي أو الفتن بين الناس، وكلُّها أمور بلا شك تصدُّ الناس عن بيت الله، وتخلُّ بأجواء هـذا البيت ومناسكه، وتبعيد عين ذكره سبحانه وتعيالي، ولهذا كانت عقوبة من يوجد مثل هذه الأمور أو يدعو إليها، عذاب أليم، كما في الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَبيل اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحُرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَآءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُردْ فِيهِ بإِلْحَادِ بِظُلْمٍ نُّذِقْهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ. ١

ومن النعم، أيضاً نعمة الإثابة: الرجوع إليه تعالى، فتواجد المكلف في هذا البقاع دليل إثابته وعودته إليه تعالى من دنيا فارهة لاهية شاغلة أشكالها وأحوالها، بأن يعيش في دورة تدريبية على أحكام الحج وأخلاقياته وآدابه، فلعلُّه يألفها جيداً، فيأخذ بتطبيقها على مجالات سسرته العبادية والعملية، فالطاعة إذا ألفها واعتادها المسلم؛ استمر عليها، وصاريستوحش من عدمها، وإن عاد من الحج؛ يلتزم بسيرة حسنة طيبة، وإن خوفاً من أن يراه الآخرون على مخالفة أو في معصية، فيعيبوا ذلك فيه، فهو أيضاً له أثر في تعوده الاستقامة...

#### نعمة الصبر:

هذا ما يجده الحاج فرداً أو جماعة ... في السعى بين الصفا والمروة، بين جبلين في أرض خلت من أسباب الحياة من إنهائها وإدامتها وتطورها، ووصفت السياء تلك البقعة بأعظم من ذلك وأدقّ فشكّلا أمراً خطيراً، وهو ما عانته امرأة صالحة، تركها الله إلى الله الله الله الله عن من من من من الله الله ولا طعام يأكلونه، ولا ظلَّ يستظلون به،

١٥٢ ١. سورة الحج: ٢٥.

ولا أمان يلج أون إليه، ولا ملاذ يحتمون به ... ﴿رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْر ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرِّمِ.......

وبعد أن عرفت أنّ ما يفعله زوجها لا كرهاً لهم ولا زهداً بهم، بل هو أمر الله لا غير، فكانت تردد: إذن لن يُضيعنا!

فهنا تعلّمنا هذه الصالحة التوكل على الله والرضابيا قدر والصبر عليه، فالتوكل والصبر صفتان ممدوحتان، لم تكتف بها وتبقى تنتظر، وإنّها ذهبت وهما يرافقانها، تستعين بالأسباب الطبيعية، وتبحث لوليدها عن الماء، فترويه من عطش، وتنقذه من موت محقّق، نزلت على أمر السهاء وحكمها، فلم تعطّل جهدها بل راحت تستخدمه، فترتقي ربوة لتنزل منها فترتقي أخرى، تقف على المروة، فتنظر بعيداً هناك وقريباً هنا، ثمّ تهبط فتسير وتهرول، فلعلّها تجد في مسيرتها ما يُنقذ وليدها، وإذا بجبل آخر إنّه الصفا، فأسرعت إليه فلعلّها تجد عليه ماءً أو ما يرشدها إليه، ولا تقف طويلاً عليه، فلا حياة تجدها عنده ولا طيراً ولا شجرة ولا فيئاً ولا حتى قطرات ماء، فتغادره لغيره، وما إن نفد جهدها وقد وصلت متعبةً لتجلس بجانب رضيعها، حتى منّت عليها السهاء وتفضّلت بأنَّ الماء ليس هناك حيث كنتِ، بل هو هذا بجوار طفلك تحت قدمه التي ما إن حرّكها قليلاً وبرفق وهدوء حتى نبع من تحتها، لتنبع منه حياة هذا الوادي المبارك، فكان رحمة له وللناس جميعاً، ولم يكن ينتابها القنوط واليأس من أنَّ الله تعالى لم يجعل الفرج على يديها.

وإنّا كان من قبل طفل رضيع ضعيف لا حول له ولا قوة تعينه على الجري بعيداً في الوادي وبين الجبلين كما فعلت أمُّه، وإنّه ليس له إلّا القدرة على الحركة في مكانه الذي هو ماكث فيه ومن هنا علينا أن نلتفت إلى أنّ الفرج قدياتي ممن لا يُحسب له حساب، ومن جهة لا تكون على البال فاندفعت قدمه وبدون قصد منه، وهي حركة عادية، وإذا بالماء يتدفّق بين يديه وحوله، فالله تعالى لا يتركها وابنها هكذا بلا أن يمدّهما بعطائه؛ ليخلد هذا المكان وتتم فيه رسالاته، وتتحقّق فيه إراداته وتشريعاته

وأحكامه وقيمه... ونحن نؤدي ما أدّته سبعة أشواط بين هاتين الربوتين أو الجبلين... وهكذا هي تعطي الأجيال درساً بليغاً يُفهمنا معنى التوكل ومعنى الصبر معنى المثابرة والجد وعدم القنوط أو التكاسل... وأنّ علينا أن لا يصيبنا اليأس أبدًا؛ لأنّ لنا ركناً شديداً؛ إنّه الحيُّ الذي لا يموت، القويُّ الذي لا يضعف... نركن إليه و نلجأ إليه، فهو ربٌّ لا يتركنا، يده ممدودة لخلقه،.. فما علينا إلّا أن نستقبل حياتنا بلا قنوط، بل بقوة وأمل...

#### طيفان:

وهنا وبعد أن يذكر سيد قطب أنَّ موسم الحجّ هو موسم عبادة تصفو فيه الأرواح، وهي تستشعر قربها من الله في بيته الحرام، وهي ترف حول هذا البيت، وتستروح الذكريات التي تحوم عليه وترف كالأطياف من قريب ومن بعيد. يُشير إلى طيفي إبراهيم وهاجر: طيف إبراهيم الخليل اليّلا، وهو يودع البيت فلذة كبده إسهاعيل وأمّه، ويتوجّه بقلبه الخافق الواجف إلى ربّه: ﴿رَبّنَا إِنّي أَسْكَنتُ مِن ذُرّيّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرّمِ......

وطيف هاجر، وهي تستروح الماء لنفسها ولطفلها الرضيع في تلك الحرة المتلهبة حول البيت، وهي تهرول بين الصفا والمروة وقد نهكها العطش، وهدّها الجهد، وأضناها الإشفاق على الطفل، ثمّ ترجع في الجولة السابعة وقد حطّمها اليأس؛ لتجد النبع يتدفق بين يدي الرضيع الوضيء، وإذا هي زمزم، ينبوع الرحمة في صحراء اليأس والجدب!

#### عبادات متعددة:

وذاك التقييد لأداء مناسك الحج، لا يخلو من انضباط وتقيّد بوقته وأمكنته

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، سورة الحجّ: ٢٨.



وشر وطه، وبالتالي فالانضباط والتقيّد لا بدَّ لها من مشقةٍ وتعب، وسفر، وصر ف مال، وبُعدِ عن أهل وأحبةِ وتجارةِ ... ولعلُّه إن صحَّ الوصف أنَّه، أي الحجّ، قد جمع في أدائه عبادات متعددة: عبادة النفس وما تشتهيه، وعبادة البدن، وعبادة الجوارح، وعبادة المال، وعبادة فراق الأعزّة... وكأنَّ هذه، وكلّ ما يقع مقدمات للحج، يؤدي عبادة، أي في دائرة عباديّة لله سبحانه وتعالى، وبالتالي فهي تُعدُّ عبادات يؤجر عليها الحاج، و يتضاعف أجره بها ويزداد ثوابه، كلّم ازداد تعباً وصبراً في تحصيلها، فالحجُّ عبادة جامعة لكلّ هذه...

# إِنَّ للحجِّ حقًّا:

ولعلّ من أجل ذلك كتبت الشريعة أنَّ للحجِّ حقًّا، كما ذُكر عن الإمام السجاد اللهِ: «حقّ الحبِّج أن تعلم أنّه وفادة إلى ربّك، وفرار إليه من ذنوبك، وفيه قبول توبتك، وقضاء الفرض الذي أوجبه الله تعالى عليك».

وأنَّ الحجَّ المبرور أفضل الجهاد: فعن عائشة قَالَتْ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللهَّ، نَرى الجهَادَ أَفضَلَ العمل، أفَلا نُجاهِدُ؟

فَقَالَ: «لكِنْ أَفضَلُ الجهَادِ: حَجُّ مبرُورٌ».

«العُمْرَة إِلَى العُمْرة كَفَّارةٌ لِمَا بيْنهُما، والحجُّ المَبرُورُ لَيس لهُ جزَاءٌ إلاَّ الجَنَّة».

«وأنَّ للحجيج والمعتمرين غفران الذنوب، وأنَّ ثوابهم هو الجنة».

«من حجَّ هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق خرِج من ذنوبه كيوم ولدته أمّه».

"تابعوا بين الحج والعمرة فإنّها ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد والذهب والفضة وليس للحجة المبرورة ثواب دون الجنة». كما أنَّ: «من أماط أذًى عن طريق مكة، كتب الله له حسنة، ومن كتب له حسنة، لم يُعذَّبه الله».

"إنّا إذا قدمنا مكة، ذهب أصحابي يطوفون، ويتركوني أحفظ متاعهم؟ قال الله أنت أنت أعظم أجراً»!

وما أشبه ذلك من الأخبار التي تطول بذكرها المقالة.

وبالتالي فهناك أجرعظيم، وقبول أعظم بإتمام الحجّوفق ما تريده الشريعة، وإكماله بشروطه وتوجهاته، أن جُعل إكماله، ورجوع الحاج من هذه الرحلة؛ رحلة الذنب المغفور، ورحلة العمل الصالح إلى بلده وأهله وعمله غنيمةً كبرى تتمثل في أن يكون عليه كيوم ولدته أُمُّه، يُعيده طاهراً من الذنوب، بريئاً ممّا اقترفه من نخالفات، يمتلك من الوقاية ما تجعله مستقبلاً سيرة جديدة صالحة: «من حجّ فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمّه».

وكم هو رائع وجميل في حياتنا أن نوفق لما يُرضي الله تعالى، فلا يرانا حيث نهانا، ولا يفقدنا حيث أمرنا، وهو عين المروة، فقد سئل الإمام الرضاط الله : «فيم المروة؟ فقال: ألا يراك الله حيث نهاك، ولا يفقدك حيث أمرك»! \

\* \* \*

١. انظر صحيح البخاري وصحيح مسلم، فضائل الحج ٤: ١٢٧٤، ٥: ١٢٧٥، ٦: ٢٧٦، ٧: ١٢٧٧ من
 ١٢٧٧. باب: ٤٧ من أبواب مقدمات الطواف، حديث: ١؛ وسائل الشيعة، باب: ١١ من
 أبواب الطواف، حديث: ١؛ جواهر البحار: ٣٤٩.

## شخصيات من الحرمين الشريفين (٤٤)

# العباس بن عبد المطلب عمُّ النبيِّ على (١)

محمد سليمان. ١

## ملختص البحث:

ترك تاريخاً مهيًّا، مليئاً بمفاصل عديدة؛ أنشطة تخصُّ البيت الحرام ورعاية روّاده وخِدمتهم، وأخرى اجتماعية وتجارية، فهو من كبار أشراف قريش ووجهائها، وتجّار مكة ومرابيها، وبمواقف اجتماعية مشهودة بالجرأة والخبرة والنصيحة، وأخرى أدبية غلبت عليها الحكمة، وضمّت قليلاً من الشعر والخطابة.

تاريخ يتعلَّق به، وبالمسجد الحرام ومعالمه ووظائفه، وبمن حوله من قبائل وشخوص، وبالبعثة النبويّة المباركة في عصرها المكّي فالمدني... لعلّ القليل هو من يُخلف تاريخاً بسعته، وتعدد فصوله ومراحله...

يعود هذا إلى بيئته ونشأته في بيت هاشمي مكّى كريم؛ عرف بالشرف والخلق يسود المعرفة، وبالمكانة المرموقة البارزة بين قبائل قريش، يعود أيضاً إلى قدراته منها

101

١. محقق و باحث ديني.

الذاتية، ونظراته البعيدة، وأفكاره الواسعة؛ المنبثقة من تجربته الطويلة الممتدة على مساحة عُمر قارب التسعين سنة...، هذا وغيره ما سنتوفّر عليه في مقالتنا!

الحديث عن العباس عمِّ النبعِّ عَيِّكُاللهُ هو حديث عن مفصَّل مهمّ من تاريخ مكة المكرمة ومعالمها المباركة، وهو حديث عن قريش بقبائلها، وبالذات عن بني هاشم: والحديث عنه؛ حديث عن فصل مهم من تاريخ الإسلام ووقائعه، وعن رسول الله ﷺ و دعوته وعمّن تبعه، وعن أهل بيته صلوات الله عليهم، وعن قراءته المبكرة والواعية للساحة يومذاك وللخلافة بعد وفاة رسول الله عَلَيْكُ، ورغبته الأكيدة أن لا تُغادر الخلافةُ الإمامَ عليًّا الميلاً.

ولا بدَّ من الإشارة هنا إلى أنَّ العباسيِّين، الذين هو جدهم، انتسبوا إليه وتسمُّوا باسمه، صار منهم خلفاء لدولة سمّيت باسمه دولة بني العباس؛ حكمت نصف الأرض تقريباً، ودامت خمسة قرون أو تزيد قليلاً (١٣٢-٢٥٦هـ).

بعد أن أطاح وابدولة بني أُميَّة تحت شعار مظلومية أهل البيت عليهم السلام، وتحت شعار الرضا من آل محمد، وبعد أن كان هناك اتفاق بينهم وبين العلويين...، حتى أنَّ شعراء العلويين يذكرون العباس في شعرهم بالثناء والإطراء، ويجعلونه صنو النبعِّ عَيْنِا اللهُ ويذكرون ابنيه عبد الله والفضل بمثل ذلك الثناء، فهذا الكميت في بائيته يقو ل:

وصنوانه ممن أعدُّ وأندب ولن أعزل العباس صنو نبيّنا ولا ابنيه عبد الله والفضل إنّني جنيب بحبّ الهاشميين مصحب

سرعان ما انقلبوا على أهل البيت عليهم السلام والعلويين، وهذه من أخطر والتضييق أو بالسجن وبالقتل، وغدرهم بأتباعهم سجناً وملاحقةً وتنكيلاً وقتلاً حتى

109

أسر فوا بالدماء، وكأنَّه غدا أمر أطبيعيًّا توارثه خلفاؤهم؛ خاصةً المنصور العباسي مروراً بهارون الرشيد حتى بلغ ذروته في عهد المتوكل والهادى...

إلى أن صار ظلمهم للعلويين معروفاً مستمراً، ومن لوازم سلطتهم.

يقول أبو فراس الحمداني في قصيدته الشافية:

أباهم العَلَمُ الهَادِي وَأُمَّهُمُ بئسَ الجزاءُ جزيتمْ في بني «حسن»! لا بيعةً ردعتكمْ عنْ دمائهمُ ولا يمينٌ، ولا قربي، ولا ذممُ

ولقساوة جورهم التي فاقت قساوة بني أُميّة وظلمهم على عظم جور هؤلاء وتعسفهم... صار بعضُ الشعراء يُقارنون بين هؤ لاء وأولئك:

تالله ما فعلت أُميَّةُ فيهم معشار ما فعلت بنو العباس

ولكنِّي رأيتُ بعضاً يستشهد بالبيت التالي:

وليت عدل بني العباس في النار یا لیت جور بنی مروان دام لنا

ليُعرّف ببشاعة ظلم بني العباس للعلويين، غير ملتفتٍ إلى أنَّ من نطق به هو الشاعر أبو العطاء السندي (ت١٨٠ هجرية) لا لنصرة العلويين والمظلومين، بل لأنَّه بعد أن مدح (أبو العباس السفاح) حين ولي الخلافة، ولم يصله بشيء، هجا بني العباس وذمّهم، بل وهجا بني هاشم أيضاً. ١

وقد ظلَّت سلطة بني العباس تراقب من يكتب ويـؤرخ خاصـةً ما لـ علاقة بهم، وسخّرت كثيراً من الأقلام للتمجيد بهم، وراحت تبذل المال لمن يذكر فضلهم وفضل أجدادهم؛ لأغراض سياسية، وإسباغاً للغطاء الشرعي على سلطانهم في نزاع

١. الجاحظ في كتـاب زهـر الآداب ١ : ٥٩ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١ : مقدمة المحقق ؛ الشـعر والشعراء، ابن قتيبة الدينوري (ت٢٧٦هجرية) : ٢٩٥-٢٩٨ رقم ١٦٨ أبو العطاء السندي ؟ : مَهْلِي الشعر في بغداد حتى نهاية القرن الثالث الهجري، الدكتور عبد الستار الجواري: ١١٦ ؛ الروضة المختارة (شرح القصائد الهاشميات) كميت بن زيد الأسدى: ٤٣. صالح على الصالح.

خطير داريومذاك على شرعية الخلافة بينهم وبين العلويين؛ ولإثبات كونهم أهلاً للخلافة وأحق بها من العلويين وغيرهم، فالعلويون من نسل عليّ بن أبي طالب، وهو ابن عمّ النبي عَلَيْ في حين أنّهم ينتسبون مباشرة إلى عمّ النبي عَلَيْ والعمم أقرب من ابن العمم، لهذا ولغيره ممّا يزعمون؛ سخروا الشعراء والكتاب، واعتنى بعض الحفاظ بجمع فضائل العباس وابنه عبد الله بن عباس...، قال الذهبي: «وقد اعتنى الحفاظ بجمع فضائل العباس رعاية للخلفاء. ا

وقد يكون بعضهم زاد فيها تزلفاً للخلفاء العباسيين، وطلباً للمال ولرضاهم ...، وهو ما جعل من يكتب عن العباس وابنه عبد الله بن العباس بالأخص، يكون حذراً في نقل الأخبار؛ وعليه أن يتوخّى الدقة قدر ما يستطيع؛ لكثرة ما كتب عنهم تملقاً وتزلفاً لسلطة العباسيين، وخوفاً من بطشهم الذي عُرفوا به، وكثرت بسبب ذلك الأخبارُ المختلقة والرواياتُ الموضوعة، ممّا جعل الوصول للحقيقة أمراً ليس سهلاً وميسّراً.

وليس هذا معناه أنَّ عمَّ النبيّ عَيْقُ تخلو ساحته الاجتهاعية والأخلاقية والإيهانية من مواقف نبيلة ومناقب طيبة، فهي متوفرة فيه بلا شك؛ في منزلته عند رسول الله عَيْقُ وفي مواقف كها يأتينا، وكذا ابنه عبد الله بن عباس الذي كان من خيرة الناس نبلاً وعلما وعملاً؛ لكن ما فعله العباسيون ومن قبلهم الأمويون في بناء سلطتهم وترسيخ دولة الخلافة فيهم، وأنّهم الأحقُّ بها وأهلها، جعلهم لأجل ذلك يُسخّرون أيَّ شيء صدقاً وكذباً، وهذا ما جعل الشك أو التوقف فيها يُقال أو نُخبر به عن العباس وحتى عن ابنه عبد الله أمراً واقعاً، يستدعي الحذر والدقة! وسنقف في مقالتنا هذه بها هو مناسب؛ لأنَّ تحقيق الأخبار له مجال آخر لا تسعه هذه المقالة. فاكتفينا بهذه الإشارة للتنبيه...

\* \* \*

١. سير أعلام النبلاء ٣: ٤١٣.

العباس عمُّ النبيِّ عَيَّالِيُّهُ هو القرشي الهاشمي؛ أبو الفضل المكَّي؛ ابن عبد المطلب؛ شيبة الحمد، جدّ النبيِّ عَيْلَ أَنْ زعيم قريش، وسيدها، أمير مكة، وسيد البطحاء، مفزع قريـش في النوائـب، وملجؤهـم في الأمـور، فكان شريـف قريش وسـيّدها كـمالاً وفعالاً من غير مدافع. ابن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب ... ابن عدنان.

#### أمّه:

أمَّا أمُّ العباس؛ فهي أُمُّ ضرار؛ واسمها نُتيلة أو نُثيلة أو نبيلة ... على الاختلاف، بنت جناب أو خباب بن كليب النمري بن كليب...

أول امرأة كست الكعبة، حين وفت بنذرها الذي نذرته إن وجدت العباس بعد أن ضاع وهو صغير، وعلى إثر هذا وكما في الخبر ولهت ولها شديداً كاد عقلها أن يذهب جزعاً، وكانت ذات يسار فنذرت؛ أن تكسو البيت الحرام بالحرير والديباج، فلمّا عثرت عليه وفت بنذرها، فعُدَّت أول من كسا الكعبة، من النساء، وبالحرير والديباج. وقيل: الذي ضاع من أولادها هو ضرار ابنها...

وهمي التي قالت لزوجها عبد المطلب وكان يُعدُّ أول من خضب بالوسمة من أهل مكة لسّا دخل عليها عند عودته من اليمن، وقد صبغ شعره بالوسمة، فكان مثل حنك الغراب، يا شيب ما أحسن هذا الصبغ لو دام نعله!

يا شيبة الحمد! ما أحسن هذا الخضاب لو دام!

#### فقال عبد المطلب:

لو دام لي هذا السواد حمدتُه تمتّعتُ منه و الحياة قصرة وما ذا الذي يجدى على المرء خفضه فموت جهيز عاجل لاشوىله

فكان بديلاً من شباب قد انصر م و لابـدّ مـن مـوت نتيلـة أو هـرم و نعمته يوماً إذا عرشه انهدم أحبّ إلينا من مقالتهم حكم

#### ولادته:

شاءت الساء أن لا تباعد كثيراً بين العباس بن عبد المطلب وابن أخيه محمد بن عبد الله بن عبد المطلب عبد الله بن عبد المطلب عبد لا في العمر؛ فالفاصلة بين ولادتيها نحو ثلاث سنين، فقد ولد بثلاث سنين قبل عام الفيل، عام الولادة المباركة لنبيّ الله محمد عبد أسن من النبيّ عبد أبي بثلاث، فهو تربه؛ نظيره في السنّ، أو أسنّ منه قليلاً. ولا في النشأة والبيئة، ولدا في مكة، وضمّها بيت واحد، وحجر واحد؛ حجر عبد المطلب، ومن بعده حجر أبي طالب؛ فولادة متقاربة وبيئة واحدة وحجر مبارك واحد، ولهذا توثقت بينها أواصر العلاقة الطيبة والمحبّة الخالصة، وراح كلٌّ منها يميل للآخر منذ الطفولة في بعدها.

وجميل أن أذكر ما ذكروه أنَّ من فطنته وأدبه وخلقه حينها سئل بعد سنين طويلة، وقد بعث محمدٌ عَيِّلهُ نبيًّا ورسولاً:

أنت أكبرُ أم رسول الله عَيْالية؟ فقال بكمال الأدب وجميل القول:

«هو أكبر منّي، وأنا ولدتُ قبله»! وفي لفظ آخر: «هو أكبر منّي، وأنا أسنّ منه»!

وراح يواصل كلامه قائلاً: وإنّي لأعقل أنّه قيل لأمّي: إنَّ آمنة ولدت غلاماً، فخرجت بي حين أصبحت، آخذة بيدي حتى دخلنا عليها، فكأنّي أنظر إليه يمصع رجليه (يُحركها) في عرصة، وجعل النساء يجذبنني عليه، ويقلن قبّل أخاك. وجاءت يوماً بابنها العباس، وهو أصغر إخوانه، إلى أبيه عبد المطلب، وقالت له: يا أبا الحارث قل في هذا الغلام مقالة، فأخذه وجعل يرقصه، وكان به معجباً:

ظنّي بعباس بُنيّ إن كبر ويسقي الحاج إذا الحاج كثر وينحر الكوماء في اليوم الأصر ويكسو الريط الياني وا لأزر

أن يمنع القومَ إذا ضاع الدبر وينزع السَّجلذا اليوم اقمطر ويفصل الخطبة في الأمر المبر ويكشف الكرب إذا ما اليوم هرّ . شخصيات من الحرمين الشريفين(٤٤) عباس بن عبد المطلب عمَّ النبيَّ ﷺ (١)

أكمل من عبد كلال وحجر لو جمعا لم يبلغا منه العشر وكذا الزبير بن عبد المطلب كان هو الآخر يزفن يرقص العباس أخاه: إنّ أخي العباس عفٌّ ذو كرم فيه عن العوراء إن قلّت صمّم يرتاح للمجد ويوفي بالذمم وينحر الكوماء في اليوم الشبم أكرم بأعراقك من خال وعم. ا

### إخوانه وأخواته:

كان له أحد عشر أخًا، وست أخوات؛ وأكثرهم من أبيه، فعبد المطلب له ست زوجات.

فالعباس وأخوه ضرار من أمِّ واحدة وهي نتيلة بنت جناب بن كليب من بني النمر بن قاسط.

فيها الحارث وقثم من صفية بنت جندب بن حجير من بني عامر بن صعصعة.

وأمّا أبو طالب وعبد الله والزبير وعاتكة وبرّة وأميمة وأروى، وأمّ حكيم، واسمها البيضاء وهي توأمة عبد الله، فمن فاطمة بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم القرشية.

والمقوم والمغيرة وحمزة وصفية من هالة بنت وهيب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب القرشية.

وأبو لهب فمن لُبني بنت هاجَر بن عبد مناف الخزاعية.

ومصعب وغلب عليه اسم الغيداق فمن مُمَنَّعة بنت عمرو بن مالك الخزاعية.

ت الْمُؤْخِ الْمُؤْخِ

١. انظر في هذا: الإصابة، وأسد الغابة ترجمة العباس بن عبد المطلب؛ السيرة الحلبية للحلبي
 (ت٤٤٠ ا هجرية) ١: ٦؛ كتاب المنمق لمحمد بن حبيب البغدادي: ١١٢ ـ ٤٣٦،١١٣، ٤٣١؛ أنساب الأشراف للبلاذري ١: ٦٦، ٨٩، العقد الفريد، لابن عبد ربّه ٣: ٣١٥.

وهناك خير بأنّ لهم أخاً يدعى عبد الكعبة بن عبد المطلب، مات صغيراً قبل النَّذر الذي نذره عبد المطلب في ذبح ولده. وإلَّا ففي كتاب أخبار مكة (٢: ٤٧ - ٤٨). لعبد المطلب عشرة ذكور.

#### زوجه:

أمُّ الفضل؛ لُبَابَة الهلالية؛ الكُبْري، سمّيت كذلك تمييزاً لها عن أخت لها لأبيها تعرف بلبابة الصغرى التي كانت زوجاً للوليد بن المغيرة، وتلقّب بالعصاء...

ولُبَابَة الكُبري هي ابنة الحارث بن حَزْن بن البُجير بن المُزَم بن رُؤَيْبَة بن عبد أو عبيدالله بن هلال بن ... بن قَيْس بن عَيْلان بن مُضَر.

وأمُّ الفضل هذه؛ هي تلك المرأة الصالحة التي حظيت بمنزلة كريمة عند رسول الله ﷺ وكفي بذلك عزًّا وفخراً! فهي أول امرأة آمنت برسول الله ﷺ بعد بعثته عَلَيْهُ بعد أمِّ المؤ منين خديجة رضو إن الله عليها. تتصف بالشجاعة والجرأة بالحقّ، فقـد أثبـت لنـا التاريخ أنَّهـا التي ضربـت أحد كبـار مشركي مكـة، أبا لهب عـمَّ النبيِّ عَيَّاللهُ بعمود، فشجته، حين رأته يضر بأبا رافع القبطي الله للذي كان مولى للعباس فوهبه للنبع عَيْنِ في وقد أسلم؛ في حجرة زمزم بمكة، على أثر وقعة بدر؛ ليموت أبو لهب بسبع ليال بعد ضربتها هذه له. فعن أبي رافع؛ أنَّه قال: كنتُ غلاماً للعباس، وكان الإسلام قد دخلنا أهل البيت، فأسلم العباس سرًّا، وأسلمت أمُّ الفضل، وأسلمتُ، وكان العباس بهاب قومه، فيكتم إسلامه، وكان أبو لهب قد تخلّف عن بدر، فلمّا جاءه الخبر كبتيه الله ُّ وأخزاه، ووجدنا في أنفسنا قبوةً وعزًّا، وكنتُ رجيلاً ضعيفاً أعمل الأقداح، أنحتُها في حجرة زمزم، فوالله ّإنّي لجالس فيها أنحتُ أقداحي، وعندي أمُّ الفضل جالسة، وقد سرّ نا ما جاءنا من الخبر، إذا أقبل أبو لهب يجرّ رجليه بشرِّ حتى الله الله على طنب الحجرة، فكان ظهره إلى ظهري، فبينها هو جالس إذ قال الناس: هذا رَرُ أَبِو سَفِيانَ بِنِ الحَارِثِ بِنَ عبد المطلبِ قد قدم، فقيال له أبو لهب: هلمّ إليَّ، فعندك

لعمري الخبر، قال: فجلس إليه، والناس قيام عليه، فقال: يا ابن أخي أخبرني كيف كان أمر الناس؟ قال: ما هـو إلّا أن لقينا القوم، فمنحناهم أكتافنا، يقتلوننا كيف شـاؤوا، ويأسر وننا كيف شاؤوا. وأيم الله مع ذلك ما لمت الناس، لقينا رجال بيض على خيل بلق بين السياء والأرض، والله ما تليق شيئاً، ولا يقوم لها شيء.

قال أبو رافع: فرفعتُ طنب الحجرة بيدي، ثمّ قلت: تلك واللهَّ الملائكة! قال: فرفع أبو لهب يده، فضرب بها وجهي ضربة شديدة، فثاورته، فاحتملني فضرب بي الأرض، ثمّ برك عليَّ يضربني، وكنتُ رجلاً ضعيفاً. فقامت أمُّ الفضل إلى عمود من عمد الحجرة، فأخذته فضربته به ضربةً؛ فعلت في رأسه شجّة منكرة وقالت: استضعفتَه أن غاب عنه سيدُه، فقام موّلياً ذليلاً، فواللهُّ ما عاش إلّا سبع ليال حتى رماه الله َّبالعدسة فقتلته، وهي قرحة تتشاءم ها العرب، فتركه بنوه، وبقي ثلاثة أيام لا تقرب جنازته، ولا يحاول دفنه، فلمّا خافوا السبّة في تركه حفروا له، ثمّ دفعوه بعود في حفرته، وقذفوه بالحجارة من بعيد حتى واروه!

لقد كانت هزيمة مشركي مكة في بدر الكبرى مؤلةً لهم، تغضبهم أنباؤها، وكانوا لا يريـدون سـاع أخبـار هزيمتهـم وانتصـار المسـلمين فيها أبـداً، بـل منعـوا النياحة على قتلاهم خوفاً من أن يشمت جم المسلمون! فكيف لا يغضب أبو لهب وهو يسمع أبارافع ينطق بالحقِّ فيقول: تلك واللهُّ الملائكة؟!

## أمُّها:

هند بنت عوف بن زهير بن حماطة بن جرش بن أسلم بن زيد بن سهل بـن عمرو بن قيس بن معاوية بن جشم بن عبد شمس... بن يعرب بن قحطان.

وهي، إضافة إلى كونها أمًّا للبابة الهلالية، أمٌّ للخثعميات الثلاث، فتكون لبابة أختهن لأمّهن، وهنَّ: أساء بنت عُمَيس الخثعمية. وسلمي بنت عُمَيس الخثعمية. وسلامة بنت عُمَيس الخثعمية.

## أكرم عجوز!

وتوصف هند بنت عوف بأنِّها أكرم عجوز في الأرض أصهاراً: فميمونة ابنتها بنت الحارث، تزوجها رسول الله عَيْلِيُّهُ. ففي خبر: تـزوج رسول الله عَيْلِيُّهُ ميمونة وهـو حلال، وقال الزهري: بلغ سعيد بن المسيب أنَّ عكرمة قال: تزوج رسول الله ميمونة وهو محرم. فقال: كذب عكرمة، قدم رسول الله ﷺ وهو محرم، فليّا حلّ تزوجها.. تزوّجها رسول الله على الله على الله على المكرمة في عمرة القضاء، بعد أن كانت أرملةً في السادسة والعشرين من عمرها، وفي خير: زوّج العباسُ رسولَ اللهَ عَيْلِيُّهُ ميمونة. فهي آخر زوجاته عَيْلِيُّهُ، وكان اسمها برة، فسرّاها الرسول عَيْنِاللهُ ميمونة، ولعلّ زواجها منها لبناء علاقة طيبة مع قبيلتها التي هي من أعلم قبائل العرب وأشر فها في مكة، ولعلّه كان تكريهاً لعمّه العباس ولزوجته أمِّ الفضل، أول امرأة آمنت بدعوته عَيْنَ بعد أمِّ المؤمنين خديجة الكبرى.

#### وابنتها:

زينب بنت خزيمة الهلالية؛ وهي كما هو واضح أخت ميمونة من أُمِّها، هم، الأخرى زوج النبيِّ عَيَّا إلله وكانت قبل زواجها من النبيِّ عَيَّا إلله أرملة عبيدة بن الحارث بن المطلب، أحد شهداء وقعة بدر الكبرى، بعد أن قاتل إلى جنب الإمام عليِّ عليه السلام وسيد الشهداء حمزة رضوان الله عليه. وكانت قد عُرفت بأمِّ المساكين؛ لكثرة تصدِّقها على اليتامي والمساكين؛ واحتفظت بو صفها هذا طيلة حياتها في العهد الجاهلي وكذا في العهد الإسلامي، فلا يُذكر اسمها إلا مقترناً بوصفها المذكور، لم تدم حياتها في بيت النبوّة إلّا شهرين أو ثلاثة أو ثمانية أشهر، تو فيت، وهي أولى نسائه عَيْلِيَّا اللواتي دُفنَ في البقيع. ومهذه العلقة حظيت كلّ من الأختين ميمونة وزينب بمنزلة عالية في أُمُهات المؤمنين، وهي أن كانتا من اللواتي حرم الله تعالى على المسلمين أن يتزوجوهن بعد وفاته عَيْلِيُّهُ، فقال: ﴿وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ الأحزاب: ٦.

﴿ وَمَا كَانَ لَكُ مُ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيماً ﴿. الأحزاب: ٥٣ .

علقة جليلة مباركة بسيد المرسلين عَلَيْ منقبة طيبة و فضيلة وشر ف عظيم، ما بعده ولا قبله شرف، وهو غاية كلّ خبر، ولعلّ الآية نزلت تقديراً وتعظياً وتبجيلاً لمقام هذه المنزلة، فإن تزوجن بغيره مها كانت مكانة هذا الغير، فهو الدنوعن ذلك الشم ف وهذا التقدير والتبجيل...!

فيا النتها؛ أسياء بنت عُمَيس الخثعمية، كانت زوجياً لحعف بن عبد المطلب، المهاجرة معه إلى الحبشة، وولدت له أبناءه... ويعد استشهاد زوجها جعفر رضوان الله عليه، صارت زوجاً لأبي بكر، فولدت له محمد بن أبي بكر، ثمَّ صارت زوجاً للإمام عليٌّ عليه السلام، فولدت له يحيى وعوناً. وسلمي بنت عُمَيس الخثعمية، كانت زوجاً لحمزة بن عبد المطلب، فولدت له أمة الله... وسلامة بنت عُمَيس الخثعمية، كانت تحت عبد الله بن كعب بن كعيب الخثعمي ...

ولُبَابَة الهلالية؛ الكُمْري، ابنة هند بنت عوف من الحارث بن حَزن بن بجير.. كانت زوجياً للعباس بن عبد المطلب، فكنيته أبو الفضل وكنيتها أُمُّ الفضل، حتى غدت مشهورةً بكنيتها؛ ومعروفةً باسمها، وكان ابنها عبد الله بن عباس إذا حدّث عنها، لا يقول: عن أمّى، بل عن أمِّ الفضل؛ لأنها كانت مشهورة بأمِّ الفضل! وهي من علية النساء، ومن المنجبات، ولدت للعباس عشرة من الذكور، منهم الفضل بن العباس، وعبيد الله بن العباس بن عبد المطلب، وعبد الله بن العباس (بر الأُمّة) ما عدا الإناث. وفي قول: ولدت ستة رجال لم تلد امرأة مثلهم، فهي: أمّ أولاده الرجال الستة النجباء، كما عن الذهبي. وهم: الفضل وهو الأكبر، وبه كان العباس يُكني، وكانت به تُكنى، وعبد الله، وعبيد الله، وقثم، وعبد الرحمن، ومعبد بن العباس. وأمُّ أَمَيُّكُ الْحُجُ حبيب، ولها ارتجز عبدالله بن يزيد الهلالي:

177

مَا وَلَدَتْ نَجِيبَةٌ مِنْ فَحْل أَكْرِمْ بِهَا مِنْ كَهْلَة، وكَهْل عَم الْنَّبِيّ الْمُصَطِّفَى ذِي الْفَصْل و قال أيضاً:

ونحن ولدنا الفضل والحسر بعده غيوث على العافين خرس عن الخنا

كَسِتَّةٍ مِنْ بَطْنِ أُم الْفَضْل بجــبل نعلــمُه أو ســهل وَخَاتَم الْرُّسْلِ وَخَيْرِ الْرُسْلِ. ا

عنيت أبا العباس ذا الدين والندي ألا قشاً أعنى و ذا الباع معبدا أسود إذا ما موقد الحرب أوقدا إذا افتخرت يوماً قريش رأيتهم يفوقونهم حلياً وجوداً وسؤددا

هذا، وللعباس أولاد غير ما ذكرنا، ولكن من زوجات أُخر، وهم؛ تمام بن العباس؛ وكثير بن العباس، وأمُّهما أمُّ ولد. والحارث بن العباس وأمُّه حجيلة بنت جندب بن الربيع، هذلية. وصفية بنت العباس وأمُّها أمُّ ولد. وآمنة بنت العباس، ويقال أمينة، كانت عند العباس بن عتبة بن أبي لهب، فولدت له الفضل الشاعر وأمُّها أمّ ولد. وكانت أمُّ حبيب عند الأسود بن سفيان بن عبد الأسد المخزومي، فولدت له رزق بن الأسود، ولبابة بنت الأسود وهم يسكنون مكة، وكانت صفية عند محمد بن عبدالله بن مسروح واسمه الحارث بن يعمر أحد بني سعد بن بكر...

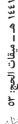
#### إسلامها:

يقال: إنَّ أمَّ الفضل أولى امرأة أسلمت بعد خديجة المُثالاً، حين بُعث رسولُ الله عَيَّاللهُ حتے قال الشاعر:

وزوج رسول الله بنت خويلد بها ثلث الإسلام بعد محمّد

فعن ابن سعد أنه قال: ... وكان ابنها عبد الله يقول: كنت أنا وأمّى من المستضعفين

١. حياة الحيوان الكبرى للدميري ٢ : ٢٧٨ ؛ المنهل العذب المورود ؛ شرح سنن أبي داود للشيخ السبكي ٥: ٢٣٣ ؛ تهذيب سير أعلام النبلاء ١ : ٦٢ رقم ١٦٠ .



۱٦٨

من النساء والولدان. وقال عنها الذهبي: قديمة الإسلام، فكان ابنها عبدالله يقول: كنت أنا وأمّى من المستضعفين من النساء والولدان؛ وقيل: لم يسلم من النساء أحد قبلها يعني بعد خديجة، فهذا يؤذن بأنّها أسلما قبل العباس، وعجزا عن الهجرة. وكانت أمُّ الفضل من علية النساء، تحوّل بها العباس بعد الفتح إلى المدينة.

هذا، وأنَّ الأخوات الأربع مؤمناتٌ: أمُّ الفضل وميمونة وأسماء وسلمي. كما جاء عن ابن عباس عن النبعِّ عَيْنِاللهُ: فأمّا ميمونة فهي أمُّ المؤمنين، وهي شقيقة أمّ الفضل، وأمّا أسياء وسلمي فأختاهما من أبيها وهما بنتا عميس الخثعمية.

#### الشائر!

ذاك عن إسلامها وأخواتها وأولادها، أمّا عن منزلتها، فإنَّ أُمَّ الفضل قد حظيت بمنزلة عند النبعِ عَيْنِ فكان يُحبّها حبًّا جمًّا، إضافةً إلى أنَّه كان يزورها ويَقِيلُ عندها يـوم كان بمكـة ويزورهـا، وعاود ذلـك بعد هجرتهـا إلى المدينة، فكان يزورهـا ويأتي بيتها كثيراً، وفي هذا بركة عظيمة تحلُّ في بيتها، وأنَّها، كما رووا في صيام يوم عرفة، أرسلت لَهُ عَلِيلًا قَدِحاً مِن لَبِن، فَشرب منه في هـذا الموقف، فعرفوا أنَّهُ عَلِيلًا لم يكن صائباً، فقد بوركت هذه المرأة الصالحة أيضاً ببشائر من قبل رسول الله عَيْلَا الله عَيْلَا الله عَيْلِا الله عَيْلِ الله

فعن ابن عباس، قال: حدثتني أمُّ الفضل بنت الحارث قالت: بينا أنا مارة والنبيِّ عَلَيْكُ فِي الحجر ، فقال: يا أمَّ الفضل! قلت: لبيك يا رسول الله! قال: إنَّك حامل بغلام. قلت: كيف وقد تحالفت قريش لا يولدون النساء؟! قال: هو ما أقول لك، فإذا وضعتيه فأتيني به. فلم وضعتُه أتيتُ به النبيَّ عَيِّا الله عبد الله، و ألياه (حنكه بريقه) بريقه، قال: اذهبي به، فلتجدنه كيساً. قالت: فأتيتُ العباسَ فأخبرتُه، فتبسّم، ثمّ أتى النبعّ عَيْنَ أَن رجلاً جميلاً، مديد القامة، فلمّ ارآه النبعُّ عَيْنَ قام إليه، فقبّل ما مَيّكِ بين عينيه وأقعده عن يمينه، ثمّ قال: هذا عمّي، فمن شاء فليباه بعمّه! فقال العباس

بعض القول، يا رسول الله. قال: و لم لا أقول وأنت عمّى و بقية آبائي والعمُّ والد. فصارت أمَّ ترجمان القرآن، وحرهذه الأمة!

#### وحضرت وفاته عَلَيْهِ :

وكانت هي مع النساء في بيت النبيِّ عَيْلِيَّهُ في مرضه الـذي تـوفي فيه. ففي سـند عن ابن عباس عن أُمِّه أُمِّ الفضل، قالت: خرج علينا رسول الله عَيْنِ في هو عاصب رأسه في مرضه، فصلِّي المغرب، فقرأ المرسلات، في اصلَّاها بعدُ حتى لقى الله عزَّ وجلَّ.

و صارت رضوان الله عليها تذكر هذه السورة كآخر ما سمعته من رسول الله عَلَيْقَالُهُ، فعن ابن عباس أنَّ أُمَّ الفضل بنت الحارث سمعته (سمعتني) وهو يقر أ: ﴿وَالْمُرْسَلاتِ عُرِ فأَ ﴿.

فقالت: يا بنيَّ لقد ذكّرتني بقراءتك هذه السورة، إنَّها لآخر ما سمعتُ رسول الله عَيْنِينَ ، يقرأ بها في المغرب. ١

وروى الشيخ المفيد بسنده إلى زيد بن عليّ بن الحسين اليُّلِّا.

ممّا يدل على أنَّها لم تكتف بذلك، بل غدت من رواة الأحاديث، وقد حدّث عنها ولدها عبد الله بن عباس، وأخوه تمام، وأيضاً أنس بن مالك، وعبد الله بن الحارث وعمير بن الحارث مو لاها، وكريب مولى ابنها...

#### الرثاء!

فقد قيل: ما رأينا بني أمّ أبعد قبوراً من بنبي العباس لأمّ الفضل! واستشهد الفضل بأجنادين، ومات معبد وعبد الرحمن بإفريقية، وتوفي عبد الله بالطائف، وعبيد الله باليمن، وقثم بسمرقند أو مرو، وكثير بينبع أخذته الذبحة. وبالتالي فليس لها ولد دفن بَيْكِ فِي العراق... ومع هذا فهناك أبيات رثاء، ذكرها القيرواني، المتوفي سنة ٤٨٨ هجرية في

١٧٠ أ ١. انظر المنهل العذب المورود، شرح سنن أبي داود، للشيخ السبكي ٥ : ٢٣٣ .

كتابه ٤: ٤ · ١ · ٤ تحت عنوان (دمعة امرأة على بنيها)، قالت امرأة من العرب (لم يسمها) يُقال: إنَّها امرأة العباس عمِّ النبي الله ترثى بنيها:

حتى إذا كملت أظاؤهم وردوا تُ بالحجاز منايا بينهم بَدَدُ إذا القعاديدُ عن أمثالهم قعدوا الجزيل الذي لم يعطه أحدُ دعوا من المجد أكنافاً إلى أجل مَيتُ بمصرٍ ومَيتُ بالعراق ومَي كانت لهم هم مُ فرّقن بينهم بثّ الجميل وتفريج الجليل وإعطاء

في ا ذكرت هذه الأبيات وهي من البسيط ومع اختلاف يسير لأمِّ معدان الأنصارية من قبل القالي المتوفى ٢٥٦ هجرية، أي قبل القيرواني بأكثر من ٢٣٠سنة:

بانوا لوقت مناياهم فقد بعدوا زوّ المنون و لم يجمعهم بلد حتى إذا بلغت أظهاؤهم وردوا إذا القعادد عن أمثالها قعدوا طاء الجزيل إذا لم يعطه أحد. ١ لا يبعد الله فتياناً رزئتهم أضحت قبورهم شتى ويجمعهم رغوا من المجد أكنافاً إلى أجل كانت لهم همم فرقن بينهم فعل الجميل وتفريج الجليل وإعهذا أو لاً.

وثانياً: من أهم وأفضل أو لادها هو عبدالله بن عباس، وقد توفي سنة ٦٨ هجرية، أي بعدها بأكثر من ثلاثين سنة، وهكذا بعدها عبيدالله توفي سنة ٥٨ هجرية. وقُثم بعدها سنة سبع وخمسين من الهجرة. وكلّ من معبد وعبد الرحمن قُتلا في أفريقيا سنة ٣٥هجرية. فكيف رثتهم مع بقية أو لادها؟! نعم الفضل بن العباس (ت١٨٠ هجرية).

مِيُقَالِثِ الْخِيَّجِ الْخِيَّجِ الْمِا

١. انظر زهر الآداب وثمر الأباب لأبي إسحاق الحصري القيرواني (ت٤٨٨هجرية) ٤: ١٠٤؛ المالي القالي (ت ٢٥٦ هجرية) ٤؛ التذكرة الحمدونية لابن حمدون (ت ٥٦٢ هجرية) ٤ الأمالي للشيخ الطوسي : ١٢٢ رقم ١٩٠ ؛ ٣ .

ثالثاً: القيرواني يبدو من قوله: (دمعة امرأة على بنيها، قالت امرأة من العرب، يُقال: إنَّها امرأة العباس) كلمات تدُّل على أنّه لم يصرح بأنّها أُمُّ الفضل، أو على الأقل كان متردداً فيها ذكره ممّا يدُّل على أنَّ هذه الأبيات ليست لأمّ الفضل. وإن كان عليه أن يُوضّح.

#### وفاتها:

تعددت الأخبار في وقت وفاتها رضوان الله تعالى عليها، فعن العديد من الأخبار أنّها توفيت قبل زوجها العباس الذي تُوفّي في خلافة عثمان في ١٤ من رجب سنة ٣٢هـ بالمدينة المنورة، ودُفن في مقبرة البقيع.

ابن حِبَّان قال: ماتت في خلافة عشمان قبل زوجها العباس رضي الله عنه. وفي قول: بعده.

الحصري القيرواني: وتوفيت أمُّ الفضل بعد زوجها العباس.. والذهبي يقول: أحسبها توفيت في خلافة عشان. دون أن يُشير إلى أنها قبل أو بعد زوجها.

ولكن هناك خبر في شأن الناكثين لبيعة الإمام الله وهم طلحة والزبير وعائشة وآخرون، يذكر لها دور، وذلك حين اجتمع رأيهم بمكة على معارضة الإمام علي الله بإعلان العصيان على خلافته، فإن أمَّ الفضل لمّا كانت بمكة وعلمت بها اتفق عليه الناكثون استأجرت رجلاً من جهينة اسمه ظفر، وكتبت معه عن نية القوم، وأمرته أن يسرع في إيصال كتابها إلى الإمام أمير المؤمنين الله بالمدينة. فإن صحَّ هذا فإنّه يدلّ على بقائها حيّة في خلافة الإمام عليّ الله فمعركة الجمل وقعت سنة ٣٦ هجرية. الم

#### صفاته:



أهل مكة، وخيرهم عملاً، وأحكمهم عقلاً، وأكثرهم فطنةً ونجابةً، وبملامح جماليّة، وبقدرات جسمية حيث كان ذا بسطة في الجسم وقوَّة فيه، وأنَّه جهْ وريُّ الصوت... وقد نُسب إلى الإمام عليِّ اللهِ أنَّه قال: «لم أرَّ رأياً قط أوثق فت لا وأحكم عقداً من رأي عمّى العباس»!

وعن ابن الأثير أنّه قال: . . ذو الرأى هو العباس بن عبد المطلب عم النبيّ عَيْرَالله كان يضرب به المثل في سداد الرأي.

وقال الجاحظ: إنَّه لم يكن لقرشي مثل رأي العباس. وذكر أيضاً نقلاً عن الكلبي أنَّه قال: كانت قريش تعدّ أهل الجزالة في الرأي العباس بن عبد المطلب.

وقد وصفه مؤرخه و بأنّه كان جوّادًا مفرط الجهود، وكان وصو لأللرحم والأهل، كما كان فطنًا إلى حدّ الدهاء، وبفطنته هذه التي تعززها مكانته الاجتماعية العالية في قريش، استطاع أن يدرأ عن الرسول عَلَيْلُهُ الكثير من أذى مشركي قريش وسوء ما تعـدّه للتآمر عليه بعـد أن أجهر عَيْنِاللهُ بدعو تـه... ووصفوه بأنّـه كان أبيـض جميـلاً بضّـاً طويلاً، له ظفيرتان، معتدل القامة، حسن الوجه، كاملاً جواداً مطعماً وصو لا للرحم، ذا رأى حسن ودعوة مرجوّة!

فعن ابن عباس أنّه قال: كان أبي أبيض بضًّا رجل الشعر، حسن اللحية في رقة، تام القامة، رحب الجبهة، أهدب الأشفار، أو قال: أوطف، أقنى الأنف، عظيم العينين، سهل الخدين، بادناً جسيماً، وكان قبل أن تكبر سنه ذا ضفيرتين. وكفُّ بصره قبل موته بخمس سنين، خضب ثمّ ترك الخضاب.

وعن الكلبي أنه قال: كان العباس شريفاً، مهيباً، عاقلاً، جميلاً، أبيض بضًّا، له ضفرتان، معتدل القامة. وفي قول: بل كان من أطول الرجال، وأحسنهم صورة، وأبهاهم، وأجهرهم صوتاً، مع الحلم الوافر والسؤدد. حتى إنَّ البطارقة في الشام، وقد أخذهم بهاؤه وجماله، راحوا يسلمون عليه، يظنون أنه الخليفة، كها جاء في الخبر حين المحرب

قدم الشام مع عمر. فعن أسلم مولى عمر: أنَّ عمر لما دنا من الشام تنحي ومعه غلامه، فعمد إلى مركب غلامه فركبه، وعليه فرو مقلوب، وحول غلامه على رحل نفسه. وأنّ العباس لبين يديه على فرس عتيق، وكان رجلاً جميلاً، فجعلت البطارقة يسلمون عليه، فيشير: لستُ به، وإنّه ذاك. ووصفوه بأنّه ثوب لعاري بني هاشم، وجفنة لجائعهم، ومقطرة لجاهلهم، وفي ذلك يقول إبراهيم بن على بن هرمة:

إذا ما جناب الحي أصبح أشهبا وكانت لعباس ثلاث نعدها تباح فيكسوها السنام المزّغب فسلسلة تنهى الظلوموجفنة وحلة عصب ما تزال معدّة لعارض يكِ ثوبه قد تهسِّبا

أمّا عن صوته، فعرف الرجل بصوتِه الجهْ وَريّ، بقوّة صوته وشدَّته وعلوه، وفي حديثه: أنَّه نادي بصوتِ له جَهْوَريٌّ؛ أي شديد عال، وهو منسوب إلى جَهْوَرَ بصوته، حتى إنَّ قريشاً كانت تعدّه من صيّتي العرب، وذكرت لصوته حكايات، منها: كان ينادي غلمانه من سلع جبل وسط المدينة وهم بالغابة: مكان على ثمانية أميال من المدينة وذلك آخر الليل فيسمعونه، ولقد أتتهم غارة فصاح: يا صباحاه، فأسقطت الحوامل لشدة صوته.

... و كان رجيلاً صبّتاً، ويُروى من شدّة صوته أنّه أغيريو ماً على مكة، فنادى: واصبحاه! فأسقطت كلَّ حامل سمعت صوته جنينها!

قال الزمخشري وغيره: إنّه كان أجهر الناس صوتاً، كان يزجر السباع عن الغنم، فيفتق مرارة الأسد في جوفه، وفيه يقول النابغة الجعدي:

أشفق أن يختلطن بالغنم زجر أبي عروة السباع إذا ﴿ فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ ﴾. وفي كتاب الترجمان في غريب القرآن: أَنْ فِي تفسير الزجرة: الصيحة، ومنه زجر الراعي الغنم إذا صاح عليها، قال الراجز: زجر

أبي عروة السباع ... ثمّ يقول: أبو عروة هذا هو العباس بن عبد المطلب، وكان صيّتاً.

قال الأصمعي: كان للعباس رضي الله عنه راع يرعى له على مسيرة ثلاثة أميال، فإذا أراد منه شيئًا صاح به، فأسمعه حاجته!

إذن فالعباس بن عبد المطلب جَهْوري الصوت، وكان صوته نعمةً عظيمةً للمسلمين؛ حين سجل دوراً حاسماً في إعادة المنهزمين منهم إلى ميدان القتال؛ بعد أن أمره النبيُ عَيَالِهُ أن يهتف بهم، أو: يا عباس، اصرخ بالناس! يا أصحاب الشجرة! فكان النصر حليفهم، كما يأتينا في الكلام عن وقعة حنين، ودور العباس فيها. المناصر حليفهم، كما يأتينا في الكلام عن وقعة حنين، ودور العباس فيها. المناصر حليفهم،

## يمنع الجار:

من مناقبه التي ذكرناها أعلاه: كان يمنع الجار، ويحمي الذمار، ويبذل المال، ويعطي في النوائب. فقد عرف واشتهر بذلك، وبأنه يُعين من يستجير به، وهذه الصفة تُعدُّ واحدة من الإحسان والخلق الطيب، وغالباً ما تترك آثارها عند الآخر المستجير، وهذا يجرنا للكلام

عن جواره لقيس بن نشبة قبل الإسلام.

ففي سيرة قيس بن نشبة ، جاء عن أحمد بن إبراهيم عن أبي حفص السلمي قال:

كان قيس بن نشبة دخل مكة ، فباع إبلاً له من رجل من قريش ، فلواه حقّه ، فكان يقوم ويقول:

ياآل فهر كيف هذا في الحرم في حرمة البيت وأخلاق الكرم أظلم كيف هذا في الحرم أظلم لا يمنع مني من ظلم ؟!

وبلغ الخبر العباس بن مرداس، فقال أبياتاً، وبعث بها مع الحاج إلى قيس بن نشبة بن أبي عامر:

عم السيادة (١)

١. انظر صحيح مسلم، الحديث: ١٧٧٥ ؛ سير أعلام النبلاء للذهبي ٢: ٩٥ ؛ صحيح مسلم بشرح النووي ٦: ٣٦٠ وانظر الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: الآية ٢٥-٢٦ التوبة ؛ كتاب الكامل للمرد ٢: ١٢٣.

177

حتى سقيت بكأس الذل أنفاسا تلقى ابن حرب وتلقى المرأ عباسا و المجد يورث أخماساً و أسداسا إن كان جارك لم تنفعك ذمته فأت البيوت فكن من أهلها صددا ساقي الحجيج وهذا ياسر فلج

فلمّا ظهر هذا الشعر، قال أبو سفيان: إنه قد جعل المجد أخماساً وأسداساً، فصير الأخماس للعباس وصير لي الأسداس، فعليك بالعباس، فذهب إلى العباس فأخذ له بحقّه وقال له: أنا لك جار كلم دخلت مكة، فها ذهب لك فهو عليّ، وقال العباس ابن عبد المطلب في ذلك:

وأسعطت فيه الرغم من كان راغم أحضُّ عليه للتناصر هاشم

حفظتُ لقيس حقَّه و ذمامَه سأنصره ما كان حيًّا وإن أمت

وكان بينه وبين بني هاشم تلك الخلة؛ حتى بعث الله النبيّ عَيْنَا قال: فو فد قيس بن نشبة على النبيّ عَيْنَا أنه الله وكان قيس قد قرأ الكتب. قال للنبيّ عَيْنَا إنه لم يبعث الله نبيًا قط إلّا وسيطاً في قومه مرضياً، وقد علمنا أنّك وسيط في قومك مرضيًّ عندهم، ولكن أتأذن فأسألك عمّ كانت تسأل عنه الأنبياء؟ قال: نعم. قال أتعرف كحل؟ قال: هي الساء. قال: لمن هما؟ قال: لله تعالى، ولله الأمر من قبلُ ومن بعدُ! قال: فأسلم قيس بن نشبة، وأنشأ يقول:

إنّ الرضا لأمانتي ولديني وحقدت منه يمينه بيميني فالله قد تر أنّه يهديني أرجو السلامة من عذاب الهون

تابعت دين محمد و رضيته ذاك امرؤ نازعت و قول العدى قد كنت آمله وأنظر دهره أعني ابن آمنة الأمين ومن به

قال: فكان رسول الله على يسمّيه خير بني سليم، وكان إذا فقده يقول: ما فعل خيركم يا بني سليم؟! وقد أشار ابن قيس بن نشبة إلى ذلك في أبيات قالها في مدح عبد الله بن عباس في الإسلام فقال:

أُحبّ كم في الجاهلية والدي وفي الدين كنتم عدّتي ورجائيا فصرت بحبّي منكم غيرمبعد لديكم وأصبحت الصديق المصافيا وآليت لا أنفك أحدو قصيدة تدور أو (تمدُّ) بهابذل الجمال الهواديا

وأشبه بها وقع لابن نشبة هذا هو ما حدث لذاك القادم من زبيد، بلد باليمن، إلى مكة ببضاعة، فاشتراها منه العاص بن وائل، والدعمرو بن العاص، ومنعه حقّه، ولما استعدى عليه أشراف قريش، ولم يعينوه؛ لمكانة العاص فيهم، وقف عند الكعبة، واستغاث بآل فهر وأهل المروءة.

يا للرجال لمظلوم بضاعته ببطن مكّة نائي الدار والنفر والخبر والحَجَر ومحرم أشعث لم يقض عمرته يا للرجال وبين الحِجر والحَجَر إنّ الحرام لمن تمت كرامته و لاحرام لثوب الفاجر الغدر

فقام الزبير بن عبد المطلب، فقال: ما لهذا مترك، أو مطرق!

فاجتمعت بنو هاشم وزهرة وبنو تَيْم في دار عبد الله بن جدعان، وصنع لهم طعاماً، وتحالفوا في شهر حرام وهو ذو القعدة، فتعاقدوا على أن (لا يظلم أحد في مكة إلا ردوا ظلامته) وتحالفوا بالله ليكونُن يدًا واحدة مع المظلوم على الظالم حتى يُرد إليه حقّه، تعاهدوا على أن لا يجدوا بمكة مظلوماً، سواء أكان من أهلها أم من غير أهلها، من دخلها من سائر الناس بغض النظر عن حسبه أو جنسه أو لونه أو دينه، حاجاً أو زائراً أو تاجراً، أو عابر سبيل؛ إلّا ونصروه وأعادوا له حقّه من مغتصبه أو ظالمه... ثمّ مشوا إلى العاص بن وائل، فانتزعوا منه سلعة الزبيدي، فدفعوها إليه.

وقال الزبير بن عبد المطلب:

حلفت لنقعدن حلفاً عليهم نسميه الفضول إذا عقدنا ويعلم من حوالي البيت إنّا

و إن كنا جميعاً أهل دار يعزُّ به الغريب لدى الجوار أباة الضيم نهجر كلّ عار

وقال أيضاً:

إنَّ الفضول تعاقدوا وتحالفوا أمر عليه تعاقدوا

ألّا يقيم ببطن مكة ظالم

لقد كانت نتيجة ما وقع لهذا الرجل من اليمن أن نبذ وجهاء قريش وأشرافها كلَّ اعتداء أو تجاوزيقع في مكة، فينتفي الظلم منها، وتُرد على المظلوم ظلامته، عبر حلف تاريخي كبير؛ يكفيه خلوداً ومفخرة وفضيلة أن شهده النبيُّ محمد النبيُّ محمد الله قبل بعثته، وعمره عشرون عاماً، ولاحقاً قال عنه: لقد شهدتُ مع عمومتي حلفاً في دار عبدالله بن جدعان ما أحب أنَّ لي به حمر النعم، ولو دعيتُ به في الإسلام لأجبت! ممّا يدل على أنَّ ذلك العصر لم يكن أهله شرَّا مطلقاً، وإنّا هناك بوارق خير فيه... ا

## كان أديباً شاعراً:

عُرف العباس بأنّه كان خطيباً شاعراً حتى إنّه كان من معدودي خطباء قريش وبلغائهم وذوي الفضل منهم.

وأتّه كان شاعراً مفلقاً حسن التهدي. وشعره يكشف عن فضله وأدبه. وقد راح في بعض شعره يُحرض أخاه أباطالب على الطلب بدم عمرو بن علقمة بن المطلب بن عبد مناف:

لئن نحن لم نثأر من القوم علقها و إن أنصفوا حتى تُعتق وتُظلما قواطع في أيماننا تقطر الدما بهن إلى يوم الوغى متقدّما

لا ترجونا حاصنٌ عند طهرها أبا طالب لا تقبل النصف منهم أبى قومنا أن ينصفونا فأنصفت تُورثن من آباء صدق تقدموا

١. انظرأنساب الأشراف للبلاذري ؛ كتاب المنمق في أخبار قريش لمحمد بن حبيب البغدادي
 (ت٥٤٧هجرية) : ١٤٥-١٤٥ . ١٤٥-١٦٥ ؛ ربيع الأبرار للزنخشري ، وغيرها .



... شخصيات من الحرمين الشريفين(٤٤) عباس بن عبد المطّلب عمُّ النبيُّ ﷺ (١) 🥳

كبيض نعام في الوغى قد تقطّها بكلّ يمانيّ إذا عضّ صمّ ما لذي رحم يوماً من الناس محرما ببقياً ولكن إن سألت ليعلما ستعلم حسل أيّنا كان أغشها علينا فلم يبقّ القتيل المخدّما وملنا على ركنيه حتى تهدّما

إذا خالطت هام الرجال رأيتها وزعناهم وزع الحوامس غدوة تركناهم لا يستحلون بعدها فسائل بني حسل وماالدهر فيهم أغشاً أباعثان أنتم قتلتم ضربنا بهاحتى أفاءت ظباتها ضربنا أباعمرو خداشاً بعامر

وروي عن خُريم بن أوس بن حارثة قال: هاجرت إلى رسول الله على فقدمت عليه منصرف من تبوك، فسمعت العباس قال للنبيّ عَيْنَا الله الله أن أمتد حك! فقال له: قل لا يفضض الله فاك! فقال:

من قبلها طبت في الظِلال وفي شمق هبطت البلاد لا بشرٌ شمّ هبطت البلاد لا بشرٌ بل نطفة تركب السفين وقد وخضت نار الخليل مكتتها تنقل من صالب إلى رَحم حتى احتوى بيتك المهيمن من و أنت لمّا ولدت أشرقت الأ فنحن في ذلك الضياء و في

مستودع حيث يُخصفُ الورق أنت ولا مضعة و لا علت ألجم نسراً و أهله الغررق تجول فيها و ليس تحترق إذا مضى عالم بدا طبق خندف علياء تحتها النطق رض وضاءت بنورك الأفق النور و سبل الرشاد نختر ق

وفي الليلة الثالثة من زواج النبيِّ عَلَيْنَ بخديجة، دخل عليها عمَّات النبيِّ عَلَيْنَ واجتمع السادات والأكابر كعادتهم، ونهض العباس كما ذكر العلامة المجلسي وهو يقول:

أبشروا بالمواهب \* آل فهر و غالب \* أفخروا يـا لقومنـا \* بالثنـا والرغائب \* شـاع في النـاس فضلكـم \* وعـلى في المراتب \* قد فخرتـم بأحمد \* زيـن كلّ الأطايب \*

ا المِنْقِاتِ المِنْقِعِ المِنْقِعِ المِنْقِعِ المِنْقِعِ فهو كالبدر نوره \* مشرق غير غائب \* قد ظفرت خديجة \* بجليل المواهب \* بفتي هاشم الذي \* ماله من مناسب \* جمع الله شملكم \* فهوربّ المطالب \* أحمد سيد الورى \* خير ماش وراكب \* فعليه الصلاة ما \* سار عيس براكب.

وفي قصـة السـفر، كـما ذكرهـا العلامـة المجلـسي... لما قـال بنو هاشـم: ونحـن أيضاً نقدّم علينا محمّداً، فقال أبوجهل: لإن قدمتم علينا محمّداً؛ لأضعنّ هذا السيف في بطنى، وأخرجه من ظهري... ثمَّ راح يُنشد ويقول:

لقـد ضلـت حلـوم بنـي قـصي وقد زعموا بتسيداليتيم فكيف يكون ذا الامر العظيم؟ وراموا للخلافة غير كفو

سمعه العباس يثلب رسول الله عَلَيْنَا فَأَجَابِهِ قَائلاً:

أتثلب قرناً في الرجال كريم ألا أيّها الوغد الذي رام ثلبنا أتثلب ياويك الكريم أخا التقي حبيب لربّ العالمين عظيم. و ممّا نُسب إليه أيضاً أنّه قال:

وفارقها فيهاغفار وأسلم إذا مجلس الأنصار خفّ بأهله ولاالداربالدارالتي كنت أعلم فا الناس بالناس الذين عهدتهم تُعقد فوق الحراقِف النُطنُق ليسوا بهدِّين في الحروب إذا

وقد نسب الموفق الخوارزمي (ت٦٨٥هجرية) في كتابه المناقب حين بويع أبوبكر بالخلافة؛ الأبيات المشهورة التالية للعباس بن عبد المطلب:

ما كنت أحسب أنّ الأمر منصر ف عن هاشم ثمّ عنها عن أبي حسن أليـس أول من صلّى لقبلـتكم وأقرب الناس عهداً بالنبيِّ ومن مَن فيه ما في جميع الناس كلُّهم ها إنَّ بيعتكم من أول الفتن ماذا الــذي ردّكــم عــنه فنعرفه

وأعلم الناس بالآثار والسنن جبريل عون له في الغسل والكفن وليس في الناس ما فيه من الحسن

۱۸۱

في انسبها غيره كابن الأثير في أسد الغابة (ت ١٣٠ هجرية) تاريخ ابن الوردي المتوفى ٧٤٩ هجرية) ٢١: ١٨٣ إلى المتوفى ٧٤٩ هجرية ١٨٣: ١٨٣ إلى الفضل بن عباس بن عتبة بن أبي لهب. ١

#### نشأته وسيادته المبكرة:

إذن نشأ العباس مع إخوته في حجر أبيه سيد البطحاء عبد المطلب، ونتيجةً لهذه النشأة الطيبة في هذا البيت المكّي، المعروف بين القبائل العربية بمنزلته الروحيّة والاجتماعية والأخلاقية... هيّأته لمناقب رفيعة ومنازل عالية، منها ما كان قبل البعثة النبوية نُشير إليها، ومنها ما بقي يرافقه حتى بعد البعثة وبعد إسلامه حتى وفاته، نفصّل فيه ولو قليلاً:

# المنزلة الأُولى :

أن ولّته قريش في أيام الفجار حلوان النفر، وبهذا ساد وهو بعد غلام، خاصّةً إذا ما علمنا أنَّ قريشاً لم تملك عليها أحداً من الناس غيره، حتى إنهم إذا كانت الحرب أقرعوا بين أهل الرياسة، فإذا حضرت الحرب، أجلسوا من وقعت عليه القرعة، لا يبالون صغيراً كان أو كبيراً، تيمّناً به، وهذا ما حدث للعباس؛ لينال مكانة أخرى حين كانت أيام الفجار، أقرعوا بين بني هاشم، فخرج سهم العباس بن عبد المطلب وهو

انظر في هذا كلّه حياة الحيوان للدميري ٣: ٣٢٧؛ أمالي الزجاج: ٤٤؛ تهذيب ابن عساكر ١
 ٣٤٩؛ مستدرك الحاكم ٣: ٣٢٧؛ الطبراني في المعجم الكبير ٤: ٣١٨؛ الحاكم في المستدرك على الصحيحين ٣: ٣٢٦؛ شرح المواهب اللدنية للزرقاني ٣: ٨٠٥، المنمق ١٦٤ - ١٦٥؛ فريب الحديث لابن قتيبة ١: ٩٥٩ و ٣٥٥؛ ربيع الأبرار، الزخشري ١: ٢٥٥؛ البدء والتاريخ، المقدسي ٢: ١٣٢؛ وانظر حسن الجلبي في حواشي المطول؛ كتاب المحكم والمحيط الأعظم، للمرسي (ت ٤٥٨ هجرية) ٣: ٩٣؛ بحار الأنوار ٢١: ٢٧ الباب الخامس، وانظر الصفحة ٣٢ - ٣٢ أوجزنا شيئاً يسيراً.

غلام صغير فأجلسوه على ترس المجن -، وفيه يقول ضرار: وارى الزناد إذا ما أصلد الناس. ١ فتى قريش وفي البيت الرفيع بها

#### المنزلة الثانية:

منحت له هذه المنزلة في قصة غزال الكعبة الذي استخرجه عبد المطلب من زمزم لَّـا حفر هـا، فو جـد فيها سـيو فأ قديمـة، والغـز ال من ذهـب وعينـاه من ياقـوت، فجعل ذك للكعبة، وقد سُرق، فعثر عليه العباس...

وملخسِّصها أنَّ عيراً قد أقبلت من الشام تحمل خمراً، فأناخت بالأبطح، فقال أبو لهب: ويلكم أما عندكم نفقة؟ قالوا: لا والله! قال: فعليكم بغزال الكعبة! فإنها هو غـزال أبي. فقامـوا فانطلقـوا وهم يهابون، وقـد أصابتهم ليلة بـاردة ذات ظلمة ومطرحتي انتهوا إلى الكعبة، وليس حولها أحد، فحمل أبو مسافح وأبو لهب الحارث بن عامر على ظهريها حتى ألقياه على الكعبة، فضرب الغزال فوقع، فتناوله أبو لهب ثمّ أقبلوا به، فكسّر وه واقتسموه ... وذهب القوم فاشتروا كلُّ خمر كانت بالأبطح، ثـمّ أقبلوا به إلى أصحابهم، فشربوا وقرطوا الشنف والقرط أو القرطين لقينتين لهم تغنيهما...، وأمّا قريش فمكثت أياماً ثمّ افتقدوا الغزال، فتكلموا فيه وأعظموه، وراحت تطلب السرّاق، فلا يدرون من هم؟... وتكلمت قريش..، وغضب الزبير وأبو طالب من سارقه، وقالا: وأيم الله لئن ثقفناه لنقطعن يده!

وإذا بالعباس بن عبد المطلب قد مرّ، وهو غلام شاب آخر النهار في حاجة له، بعد ذلك بشهر بدور بني سهم، وقد لغط القوم وثملوا وهم يرفعون أصواتهم، فأصغى لهم، فسمع بقول للقينتين: غنَّتا بقول أبي مسافع:

إنَّ الغزال الذي كنتم وحيلته تقنونه لخطوب الدهر والغير

١. العقد الفريد، لابن عبد ربّه ٣: ٣١٥؛ طراز المجالس، شهاب الدين أحمدبن محمد الخفاجي: ٢٢٣.

طافت به عصبة من شرّ قومهم فاستقسموا فيه بالأزلام علكم إنّي وإن أجنبيا كنت عن وطني ريحانة القوم لا أبغي بحلفهم وغنتا أيضاً:

أبلغ بني النضر أعلاها وأسفلها أمست قيان بني سهم تقسمه ظللن يجري فتيق المسك بينهم وقهوة قرقف يغلي التجار بها

أهل العلى والندى والبيت ذي الستر أن تخبروا بمكان الرأس و الأثر فإن حلفي إلى عمران أو عمر حلفاً و لاغيرهم حيًّا من البشر

أنَّ الغزال و بيت الله و الركن لم يغل عند نداماهن في الثمن على مفارقهم فننًا على فنن حانية عتقت في الدّن مذزمن!

فلم أتم ما سمع من إنشادٍ للشعر المذكور، وفيه ذكر الغزال الذي غنّت القينتان به، أقبل العباس فقال: يا أبا طالب! هل لك في سرقة الغزال؟!

قال: ومن هم؟ قال: هم في بيت مقيس ولم أرهم، فتعالوا فاسمعوا، فأقبل أبو طالب والزبير وابن جدعان ومخرمة بن نوفل والعوام بن خويلد حتى دنوا من الباب فسمعوهم... فقال أبو طالب: هؤلاء لا شك أصحاب الغزال... ولمّا وقفوا عليهم، وبسبب هذا الذي حصل، وقعت المنافرة بين المطّيبين والأحلاف.\

#### المنزلة الثالثة:

نتعرض في هذه الفقرة إلى منزلته هذه؛ إن في العصر الجاهلي، وإن في الإسلام؛ بمعنى أنّها منزلة واكبته في حياته، فيحسن الكلام فيها بلا فصل بين مرحلتي الجاهلية والإسلام.

ت مِثْقَاتِ الْفِیْجُ ۱۸۳

١. انظر العقد الفريد ٣: ٣١٥؛ أنساب الأشراف ١: ٨٩؛ ربيع الأبرار للز مخشري؛ باب الأنفة والحمية؛ تاريخ دمشق؛ ابن عساكر ٧: ٢٣٠؛ والمنمق؛ محمد بن حبيب ٥٥ – ٦٧، ٤٣٦، ٤ طراز المجالس، الشهاب الخفاجي : ٢٢٣.

مها تعاضد الشرُّ، وتعاظم الظلام، فهناك ولو في آخر النفق، بصيص من أمل أو هداية أو نور يُزيدنا أملاً بمعروف ننتظره، أو إنجاز خير نترقبه، ويُبعد عنّا القنوط واليأس، في قبل الإسلام من الجاهلية وأعرافها، وما حوته من مظاهر الظلم والشرك والوثنية، ومن مظاهر الزيف والانحطاط، وما تحمله من سوء، تجد خلالها ما نتوقف عنده متأملاً بل معجباً إن لم أقل مندهشاً، حتى صار مدعاةً للتفاخر بينهم، مع أنَّ هناك أفعالاً ومواقف ملأت بعض مفاصل حياتهم، لكنّها لم تكن موضع فخر واعتزاز...

نجداً أنَّ ما كان من المظاهر موضع افتخار وتكاثر بينهم هي تلك التي تخصُّ هذا البيت الحرام المبارك الذي كان بينهم، يحيطونه، ينظرون إليه، يُطيلون المكوث عنده، يحترمونه، يُجلونه يُقدسونه، ويتسابقون في العناية به، وخدمة روّاده من الحجيج والمعتمرين والزوار، وإن كانت للإسلام وقفات لتصحيحها وتقويمها بعد تشويه لحق مها، وانحراف أصابها، بل وأصابهم في سيرتهم الاعتقادية والعبادية والاجتهاعية...

فقبل البعثة المباركة لرسول الله عَيْنِ لو نظرنا إلى ذلك البيت المبارك الذي رفع نبي فقبل البه إبراهيم النه قواعده ومعه ابنه النبي إسماعيل النه في إبْرَاهِيم الْقَوَاعِدمِنْ الله إبراهيم النه قواعده ومعه ابنه النبي إسماعيل النه في إسماعيل النه قواعده والمحملة وإبْرَاهِيم الْقَوَاعِدمِن البيت وَإِسْمَاعِيلَ الوجدنا جهوداً انصبت عليه اهتماماً وتقديراً ، وإن رافقتها فترات من الإهمال، ومن التلويث لساحته بالأصنام دامت قروناً ، والتشويه والتحريف المقاصده، ولكن على الرغم من ذلك، فقد بقي البيت موضع تقديس وتبريك، فلم تتقلص منزلته ، ولم يتوقف دوره: ﴿مَثَابَةً لِلنّاسِ وَأَمْنَا ﴾ ولم تتعطل وظيفته أن يُؤدى فيه ﴿الحُبّ وَانْ شَابِها تشويه، وكثرت من حولها أعراف جاهلية وانحرافات عقدية ، وأخرى أخلاقية تتنافي وطهارة البيت ومكانته ، وراحت تنخر في المجتمع المكي ، إلّا أنّ ذلك لم يمنع من تعظيمهم للكعبة والمسجد الحرام، وما يتوفر

١٨٤ ٢. سورة البقرة: ١٩٦.



ا . سورة البقرة : ١٢٧ .

عليه من معالم مباركة، تستميل الأفئدة، تقصدها النفوس، تنشدها الأجيال عسر حجّها وزيارتها، وما يستلزم ذلك من إدامة لتلك المعالم، والمحافظة عليها مما تتعرض له من حوادث، وكذا ما يحتاجه القادمون إلى مكة من أمان ورعاية وغذاء وشراب، فهي جهود تحتاج إلى إدارة وتنظيم، فتولت قريش منذ قصى بن كلاب سقاية الحجيج ورفادتهم الذين كانوا يفدون في المواسم؛ لزيارة الكعبة، البيت العتيق، وكان من يباشر هذه المهام التي يعدونها من الشرف بمكان، من قريش هم بنو هاشم.

ثمَّ انتهى هذا الأمر إلى العباس بن عبد المطلب... وهذه المهام من جانب آخر، وبسبب وجود البيت الحرام، تجعل لهم درجة عالية من الوجاهة والمنزلة والكرامة بين القبائل، فضلاً عمّا يتحقق لهم من المصالح الاجتماعية والمالية والتجارية... حتى راحوا يصر حون بأنِّهم أهل البيت الحرام وأنَّهم أولياؤه، وصاروا يتفاخرون بذلك..، ولأجل كلُّ هـذاكان كبار قريش وزعماؤها يرون وجوب احترام الضيوف الوافدين إلى هذا البيت المبارك الذي يرون اختصاصهم به، وبها يفيض عليهم من نعم كثيرة، كما أنّهم يستشعرون ويدركون ما يترتب عليهم من المسؤولية، فكان لا بدَّ من إيجاد وظائف؛ لتأدية تلك المسؤولية، وحتى لا تكون غير منضبطة، وأن تؤدى بشكل صحيح، عيّنوا لهذه الوظائف أشخاصاً، راحوا يقدمون لهم الدعم الاجتماعي والمالي، ليُيسروا لهم عملهم، فصارت موضع اهتمام واعتزاز وتفاخر بينهم، وتسابق لخدمة حجيج البيت ومعتمريه، والبرّ لهم، إكراماً للبيت الحرام، وللقادمين إليه.

ومن مظاهر البرِّ والإكرام ما بلغ خمس عشرة وظيفة، صارت قريش تُقسمها بين بطونها المختلفة؛ لتحفظ التوازن بينها، وتمنع تنافر بطونها أو تنازعها؛ ولتحفظ لقريش وحدتها وتماسكها، ولتوفر لمكة السلم الاجتماعي والأمان والهدوء؛ فتندفع رحلات الحج والاعتبار والتجارة بكلِّ رغبة، ودون خوف ووجل إلى مكة. وقبل هذا، كما ذكر الأزرقي،... قسم قصي الأمور الستة، التي كان فيها الشّرف والذكر، وهي (الحجابة

فصاحبها يحجب الكعبة، وبيده مفتاحها، يفتح بابها للناس ويغلقه، والسقاية والرفادة والقيادة واللواء والندوة) بين بنيه...

ونقف عند أشرف هذه الأعمال: (السقاية والعمارة) دون غيرها من المناصب الأُخر؛ ولأنَّ كلاً منها ورد في التنزيل العزيز: ﴿أَجَعَلْتُمْسِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ... ، ولأنّه م ذكر واللعباس بن عبد المطلب دوراً مهيّاً فيها.

#### السقاية:

وردت لفظة: (السقاية) مرتين في التنزيل العزيز: مرّةً في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَهَّزَهُمْ جِهَازهِمْ جَعَلَ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ \* قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِمْ مَّاذَا تَفْقِدُونَ \* قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلِمَن جَاءَ بهِ حِمْلُ بَعِير وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ، بمعنى (الصاع؛ الصُّواع) إناءٌ يُسقى به، أو الذي كان يَشْرَب فيه الملك، وكان إناءً من فِضَّةٍ. وقد يُكال به.

فالسقاية هي الصُّواع الذي كان يَشْرَب فيه الملِك، وكان إناءً من فِضَّةٍ، وكانوا يكيلون الطعام به. صواع الملك؛ فتسميته السقاية تنبيهاً إلى أنّه يسقى به، وتسميته صواعاً لأنه يكال به.

وقيل: كان يسقى بها الملك، ثمّ جعلت صاعاً يكال به.

وقيل: كانت الدواب تسقى ما ويكال مها.

وفي قول: كان إناء يوسف الذي يشرب فيه. وعن ابن عباس: أنَّه كان للعباس مثله يشرببه في الجاهلية.

والسقاية من فضة أو ذهب أو فضة مموهة بالذهب، أو نحاس، أو مسك، أو كانت مرصعة بالجواهر، ولعزة الطعام في تلك الأعوام قصر كيله على ذلك الإناء. ا

١٨٨٦ أ. مفردات الراغب؛ تفسير البحر المحيط؛ أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) الآيتان ٧٠-٧٧ يوسف، بإيجاز.



وأخرى في قوله تعالى: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ كَمَنْ عَالَى وَأَخرى الْمَسْجِدِ الْخَرى الْمَسْجِدِ الْخَرى الْمَسْجِدِ الْخَرى الْمَسْجِدِ الْمَسْجِدِ الْمَسْجِدِ الْمَسْجِدِ الْحَرى اللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرى اللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرى اللهِ وَالْمَسْدِ اللهِ وَالْمُسْدِ اللهِ وَالْمَسْدِ اللهِ وَالْمُسْدِ اللهِ وَالْمَسْدِ اللهِ وَالْمُسْدِ اللهِ وَالْمَسْدِ اللهِ وَالْمُسْدِ وَاللَّهِ وَالْمُسْدِ وَاللَّهِ وَالْمُسْدِ وَاللَّهِ وَالْمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمُلْعِلْمُ وَاللَّهِ وَالْمُعِلِّ وَاللَّهِ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُوالْمُوالْمُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلَمِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُ وَالْمُعْلَمِ وَ

بمعنى: موضع السقي، إناء يسقى به إناءٌ يُشرب فيه. ما يُبنى من سدًّ أو غيره لجمع الماء، ويقال للبيت الذي يُتَّخذ بُهُمَعاً للماء ويُسْقى منه الناسُ: السِّقاية. وسِقاية الحاجِّ: سَقْيُهُم السَّاب، سَقْيُهُم الماء، توفير الماء لهم، سَقْيُهُمُ الماء؛ ينبذ فيه الزَّبيب. وكانت السقاية هي الموضع الذي يُسقى فيه الماء في المواسم وغيرها. وتوفير الماء مهمة متعبة جدًّا، تكلّف مالاً، فهي تتطلب ميّن يتولاها أن يُنشئ حياضًا من الجلد، يُفرّقها في فناء البيت على مقربة من الكعبة، ثمّ ينقل إليها المياه العذبة من الآبار على الإبل في المزاود والقرب.

وكانت للعباس سقاية؛ موضع في المسجد الحرام؛ يستقي فيه الناس، وهي حجرة كبيرة في جهة الجنوب من بئر زمزم.

والسقاية والحجابة تعدّان من مآثر قريش بل أفضل مآثرها التي صارت موضعاً للتفاخر والاعتزاز... وقد أفردها الإسلام بالاهتمام والإشادة كما في الحديث: «كلُّ مأثرة من مآثر الجاهلية تحت قدمي إلّا سقاية الحاج وسدانة البيت».

وكانت السقاية، والرفادة وهي: إطعام الحاج في كلّ موسم، وكذا القيادة إلى قصي بن كلاب جدّ النبيِّ عَيَّالَيْهُ، ويعدُّ أول من أنشأ هذه المشاريع وعمل بها، وبالتالي فهو أول من سقى الحجيج، بعد أن جمع قريش، وانتزع سدانة الكعبة من خزاعة، ثمَّ توارثها أبناؤه؛ حتى وصلت بعد عبد مناف بن قصي إلى هاشم بن عبد مناف، وفيه يقول الشاعر:

و رجال مكة مسنتون عجاف

عمرو العلى هشم الثريد لقومه

ولـــــّا تــو في هاشـــم، صارت ر فــادة الحاج وســقايته أيام الموســم لابنه شــيبة الحمد عبد

مَنْقَاتِ الْطِحُ ۱۸۷

١. سورة التوبة: ١٩.

المطلب بن هاشم، وفيه يقول مسافر بن أبي عمر و بن أمية بن عبد شمس يمدح عبد المطلب:

> فأيّ مناقب الخيرات لم تشدد به عضدا ألم تسق الحجيج وتنحر المدلابة الرفدا وزمزم من أرومته وتملأ عين من حسدا

لتكون بعده بيد ابنه شيخ الأباطح أبي طالب، ومنه انتقلت لأخيه العباس، وكما يذكر المؤرخون أنَّ أبا طالب استدان من أخيه العباس عشرة آلاف درهم إلى الموسم، فصر فها، وجاء الموسم، ولم يكن معه شيءٌ، فطلب من أخيه العباس أربعة عشر ألف درهم إلى الموسم القابل، فشرط عليه إذا جاء الموسم ولم يقضه أن يترك له السقاية، فقبل ذلك، وجاء الموسم ولم يقضه، فترك له السقاية، فكانت بيد لعباس؛ فبنيه...

فقد روى كلُّ من البلاذري وابن سلام وغيرهما: أنَّ أبا طالب كان يستدين لسقاية الحاج متى أعوزه الحال، فقال لأخيه العباس وكان امرؤًا تاجراً أيسر بنبي هاشم وأكثر هم مالاً .: قد رأيت ما دخل عليَّ، وقد حضر الموسم و لابدّ لهذه السقاية من أن تقام للحاج، فأسلفني عشرة آلاف درهم، فأسلفه العباس إيّاها، فقام أبو طالب تلكم السنة ها وبا كان عنده، فلمّا كانت السنة الثانية ووافي الموسم، قال لأخيه العباس: يـا أخـي، إنَّ الموسم قد حـضر، ولابدَّ للسـقاية مـن أن تقام، فأسـلفني أربعـة عشر ألف درهم، فقال: إنّي أسلفتك عام أول عشرة آلاف درهم، ورجوتُ أن لا يأتي عليك الموسم حتى تؤديها، فعجزتَ عنها، وأنت تطلب العام أكثر منها، وترجو أن لا يأتي عليك الموسم حتى تؤديها، فأنت عنها أعجز اليوم، هاهنا أمر لك فيه فرج، أدفع إليك هذه الأربعة عشر ألف درهم، فإن جاء الموسم من قابل، ولم توفِّ حقَّى الأول بَيْكِ وهـذا، فأمر الرفادة والسقاية إليّ دونك فأقوم بها وأكفيك هذه المؤنة إذ عجزت عنها... فأجابه أبو طالب إلى ذلك.

وروى ابن سلام: أنّ العباس قال: «ليحضر هذا الأمر بنو فاطمة يعني (ولد الزبير وعبد الله، فإنّها أشقاء أبي طالب لأمّه، وهي فاطمة بنت عمرو بن عائذ المخزومية)، ولا أريد سائر بني هاشم. ففعل أبو طالب، وأسلفه العباس المال بمحضر منهم ورضًى. فلمّا كان الموسم الثالث من قابل، لم يكن بدُّ من إقامة الرفادة والسقاية إزداد أبو طالب عجزاً وضعفاً، ولم تمكنه النفقة، وأعدم حتى أخذ كلّ رجل من بني هاشم ولداً من أولاده يحمل عنه مؤونته. فقال العباس لأخيه أبي طالب: قد أفد الحجّ، وليس إلى دفع حقّي من وجه، وأنت لا تقدر أن تقيم.

قال البلاذري: «فصارت الرفادة والسقاية إلى العباس، وأبرأ أبا طالب ممّا له عليه، وكان يأتيه الزبيب من كرم له بالطائف فينبذ في السقاية... فقام بالرفادة والسقاية بعد الله بن عباس».

من هذا يظهر أنَّ من يقوم بهذه الوظيفة، تكلّفه لا فقط جهداً وضبطاً لها، بل عليه أن يوفّر مالاً كثيراً، ولهذا نرى ما بذله عمم النبيّ أبو طالب رضوان الله عليه من التعب والمال حتى وصل به الحال إلى عدم قدرته الماليّة، وبالتالي عجزه عن إعالة بيته وأبنائه... ويبدو أنّه ولكثرة ما عليه من أمور تحتاج إلى الإنفاق، فلا ينفك عنه العوز، نتيجة ذلك، أو تؤثر عليه أيّ أزمة مالية تصيب قريش، وهو ذو مسؤولية اجتماعيّة وعيال...، ولهذا وكما روى الطبري في تاريخه،... عن مجاهد، قال: كان من نعمة الله عزّ وجلّ على عليّ بن أبي طالب الله على وما صنع الله له، وأراده به من الخير، أنّ قريشاً أصابتهم أزمة شديدة، وكان أبو طالب ذا عيال كثير، فقال رسول الله على العباس، وكان من أبو طالب ذا عيال كثير، فقال رسول الله على العباس، وكان من أبو طالب ذا عباس، إنّ أخاك أبا طالب كثير العيال، وقد ترى ما أصاب الناس من هذه الأزمة، فانطلق بنا، فلنخفّ ف عنه من عياله، آخذ من بيته واحداً، وتأخذ واحداً، فنكفيها عنه.

فقال العباس: نعم، فانطلقا حتى أتيا أبا طالب، فقالا له: إنّا نريد أن نخفّف عنك

مِيُقَاتِ الْخِيجَ الْمِجَةِ الْمِجَةِ من عيالك حتى ينكشف عن الناس ما هم فيه. فقال لها: إن تركتها لي عقيالاً، فاصنعا ما شئتها.

فأخذرسول الله عَيَّالُهُ عليًّا فضمّه إليه، وأخذ العباس جعفراً رضي الله عنه، فضمّه إليه، وأخذ العباس جعفراً رضي الله عنه، فضمّه إليه، فلم يزل عليُّ بن أبي طالب الله معرسول الله عَيَّالُهُ حتى بعثه الله نبيًا، فاتبعه عليٌّ اللهُ فأقرَّ به وصدّقه، ولم يزل جعفر عند العباس حتى أسلم واستغنى عنه.

وما أجمل وصف العباس للعلاقة بين رسول الله عَلَيْ وعليِّ التَّذِ! فقد روى الفضل بن عباس، قال: سألتُ أبي عن ولدرسول الله عَلَيْ الذكور، أيّهم كانرسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله على المعلى الله على الله ع

فقال: على بن أبي طالب اليالا.

فقلت له: سألتك عن بنيه!

فقال: إنّه كان أحبَّ إليه من بنيه جميعاً وأرأف، ما رأيناه زايله يوماً من الدهر منذ كان طفلاً، إلّا أن يكون في سفر لخديجة، وما رأينا أباً أبرَّ بابن منه لعليٍّ، ولا ابناً أطوعَ لأب من عليٍّ له!

هذا، وكانت للعباس سقاية؛ موضع في المسجد الحرام؛ يستقي فيه الناس، وهي حجرة كبيرة في جهة الجنوب من بئر زمزم.

وقد ذكر الأزرقي صفة سقاية العباس وما فيها وذرعها؛ فطولها أربعة وعشرون ذراعاً في تسعة عشر ذراعاً وفيها من الأساطين...١

لقد وصلت السقاية للعباس بن عبد المطلب؛ لتبقى عنده حتى البعثة النبوية المباركة، ومن بعده إلى ذريته، ونظراً لفضل بئر زمزم، واعتزاز العباس واهتمامه بها، وحرصه عليها. حرّم العباس الاغتسال فيها، فعن زرّ بن حبيش قال: رأيت العباس

١. انظر أخبار مكة للأزرقي ٢: ١٠٥ ١٠٥.

ابن عبد المطلب في المسجد الحرام، وهو يطوف حول زمزم يقول:

لا أُحلها لمغتسل، وهي لمتوضّيء وشارب حلّ و بل! (حلُّ محلّل).

قال سفيان: يعني لمغتسل فيها؛ وذلك أنه وجدرج الأمن بني مخزوم، وقد نزع ثيابه، وقام يغتسل من حوضها عرياناً.

إنَّ سقاية الحجيج من مظاهر البرِّ، بتوفير الماء لرواد البيت الحرام، وهكذا كانت رفادة الحجيج بما تحمله من الإطعام حيث كانوا يجمعون مالاً عظيماً، فيشترون به الطعام، ويطعمون الناس أيام موسم الحج حتى ينقضي.

وكرٌّ, منهـا أمـر يُعـدُّ من الـشرف بمـكان، وفيهما جهد كبـير وأموال تـصرف؛ خاصةً إذا ما عرفنا أنَّ للبيت الحرام مكانةً عظيمة ومقدسة في نفوسهم، وكثرة القادمين إلى مكة، وحرص أهلها على عدم عزوف الوافدين عن المجيء، أو انخفاض أعدادهم إذا ما انعدم الماء أو قلَّ، وإذا ما عرفنا شحَّة المياه في مكة، وأنَّ مصدر المياه هو الغيث وما تحتويه من مياه جوفية، تحتاج إلى حفر منتظم للآبار.

حتى إنهم وزيادةً في خدمة الحجيج، وفي إكرامهم، كانوا يقدمون للحجيج في الموسم إضافةً إلى الماء؛ نبيذ الزبيب وهو شراب لذيذ غير مسكر، والشراب الطيب، بأن يجعلوه في أماكن خاصة في متناول أيديهم.

هـذا، وإنَّ سـقاية الحاجّ ورفادتهم، وعـارة البيت الحرام، كانت مظاهر يتسـابقون إليها، ويتفاخرون ها، حتى جعلها بعضهم بعد البعثة النبوية مكان الجهاد في سبيل الله تعالى، فجاء الإسلام ليُقرّها ويوجهها الوجهة الصحيحة، ويُشير إلى أنَّها ذات منزلة، ولكن ليست كمنزلة الإيان بالله والجهاد في سبيله، كما بينته آياتٌ قر آنيّة سنذكر ها لاحقاً.

## أمّا العمارة فهي:

التشييد والإصلاح والتعمير، وما يحفظ به المكان،... وبالتالي فهي نقيض الخراب

194

والهدم. وعهارة المسجد الحرام، وهي: السدانة، وتسمّى الحجابة، معاهدته والقيام بمصالحه. وتعني بناءه وتأسيسه وترميمه، أو تعني الإِجتهاع فيه والمساهمة في الحضور عنده. إختار بعض المفسّرين أحد هذين المعنيين في تفسير «عهارة المسجد» غير أنّ الآية ذات مفهوم واسع يشمل هذه الأُمور وما شاكلها جميعاً. ا

كانت هي الأُخرى موضع عناية خاصة عند قصي بن كلاب، وأورثها لمن بعده، تتقوّم بتقدير هذا البيت وتعظيمه وصيانته وترميمه حتى وصل الأمر هذا إلى شيخ قريش عبد المطلب بن هاشم جدّرسول الله على في ومربيه، ثمّ إلى العباس، وهي بلارب مشاريع خير تذكر لهم...

إذن تولّى العباس سقاية الحاج وعهارة المسجد الحرام، وهما من المآثر اللواتي لم تمنح له ابتداءً بل ورثها عن آبائه، وجعلتاه يحظى بمنزلة رائعة في مجتمعه يومذاك. فقد كانت إليه العهارة أي عهارة المسجد الحرام، حيث كان لا يدع أحداً يسبّ أويُستبّ (استبّ الخصومُ: شتَم بعضُهم بعضًا، أهان بعضُهم بعضًا بكلام جارح) في المسجد الحرام، ولا يقول فيه هُجراً. لا يستطيعون لذلك امتناعاً؛ لأنَّ ملاً قريش كانوا قد اجتمعوا وتعاقدوا على ذلك، فكانوا له أعواناً عليه.

أو يحمل الناس على عمارته بالخير، فلا يستطيع أحدٌ مخالفته؛ لأنَّ قريشاً تعاقدوا على نصرته في ذلك، فكانوا له أعواناً على وظيفته...٢

إلّا أنَّ هـذه الأنشطة والخدمات، وإن غدت موضع تفاخر حتى بعد البعثة النبوية، منحوها منزلة تتجاوز الجهاد في سبيل الله تعالى، بل الإيهان بالله ورسوله واليوم الآخر،

١. تفسير التحرير والتنوير لابن عاشور ؛ الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ، تفسير الأمثل للشيخ
 مكارم الشيرازى : الآية .

٢. انظر أخبار مكة للأزرقي ٢: ٤٧، ٥٨، ٤٠ أسد الغابة في معرفة الصحابة ؛ عباس بن عبد المطلب
 ؟ تهذيب التهذيب لابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٨ هجرية) ؛ ابن عبد البر: ٨٣ رقم ٣٥٨٨.

وهـو مـا دفع العبـاس بـن أبي طالب لينطـق بذلـك، كما عـن ابنهعبـد الله بن عبـاس، أنَّ أباه العباس قال حين أسريوم بدر: لئن كنتم سبقتمونا بالإسلام والهجرة والجهاد، لقد كنَّا نعمَّر المسجد الحرام ونسقي الحاج، ونف ك العاني.

وليس الأمر مختصًا بالعباس، بل هي حالة واضحة، تكررت على ألسن عديدة، منها ما ذكره الطبري بإسناده: أنَّ المشركين سألوا اليهود قائلين: نحن سقاة الحاج، وعــَّار المسـجد الحـرام، أفنحـن أفضـل أممحمدوأصحابـه، فقالـت اليهـود عنـاداً لرسول الله عَلَيْهِ: أنتم أفضل.

وظلَّ أهل مكة يفخرون بأعمالهم التي يؤدونها لخدمة الحجيج، والتي لا تخلو من حفظ لمصالحهم المادية والاجتماعية فيما يجنونه من قدوم الناس لزيارة البيت، بل راحوا يستكبرون أيضاً، ويتعالون على من حولهم بأنّهم أهل الحرم وعيّاره، ولما حلّ الإسلام بينهم راحوا يقولون: عمارة بيت الله، وقيام على السقاية، خير ممن آمن وجاهد!

هـذا، وقد ذكر التنزيل العزيز استكبارهم وإعراضهم، فكان هذا ذمًّا لهـم وتوبيخاً، وذلك حين نزلت الآية ٦٧ من سورة المؤمنون: ﴿مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ﴾.

في قول: أي متكبرين على سائر الناس بالحرم أو بالبلد يعني مكة، أن لا يظهر عليكم فيه أحد، عن ابن عباس والحسن ومجاهد.

ونزل الردُّ على مدعياتهم من أنّ سقاية الحجيج، ورفادة الزوّار، ورعاية بيت الله الحرام، أهلُّ للمقارنة بأصل المعتقدات: الإيمان بالله واليوم الآخر وبأعمال صالحة، كالجهاد والهجرة في كلّ من الآية ١٩ و ٢٠ من سورة التوبة:

﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر وَجَاهَـدَ فِي سَـبِيلِ اللَّهِ لاَ يَسْتَوُونَ عِنـدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَـوْمَ الظَّالِمِينَ \* الَّذِينَ آمَنُ واْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَـدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُوْلَبِكَ هُمُ الْفَايِزُونَ.

194

### وفي سبب النزول:

قيل: إنّها نزلت في عليّ بن أبي طالب الله والعباس بن عبد المطلب وطلحة بن شيبة؛ وذلك لأنّهم افتخروا، فقال طلحة: أنا صاحب البيت وبيدي مفتاحه ولو أشاء بتُّ فيه.

وقال العباس: أنا صاحب السقاية والقائم عليها.

وقال على الله: «ما أدري ما تقولان! لقد صلّيتُ إلى القبلة ستة أشهر قبل الناس، وأنا صاحب الجهاد»، عن الحسن والشعبي ومحمد بن كعب القرظي.

وقيل: إنَّ عليًّا لما الله عباس: يا عم ألا تهاجر وألا تلحق برسول الله؟!

فقال: ألست في أفضل من الهجرة، أعمر المسجد الحرام، وأسقي حاج بيت الله؟!

فنزلت: وأجعلتم سقاية الحاج ... ، عن ابن سيرين ومرة الهمداني.

وعن الرازي: وقيل: إنَّ عليَّا اللَّهِ قال للعباس رضي الله عنه بعد إسلامه: يا عمّي ألا تهاجرون ألا تلحقون برسول الله عليه فقال: ألستُ في أفضل من الهجرة، أسقي حاج بيت الله وأعمر المسجد الحرام؟!

فلمّ انزلت هذه الآية، قال: ما أراني إلّا تارك سقايتنا.

فقال عليه الصلاة والسلام: «أقيموا على سقياتكم فإنَّ لكم فيها خيراً».

وروى الحاكم أبو القاسم الحسكاني بإسناده عن ابن بريدة عن أبيه قال: بينا شيبة والعباس يتفاخران، إذ مرَّ بها علي بن أبي طالب اليَّلا، فقال: بهاذا تتفاخران؟ فقال العباس: لقد أوتيتُ من الفضل ما لم يؤت أحد سقاية الحاج! وقال شيبة: أوتيتُ عهارة المسجد الحرام!

فقال على الله الستحييت لكما، فقد أوتيتُ على صغري ما لم تؤتيا»! فقالا: وما أوتيتَ يا على على أمنتها بالله ورسوله»!

فقام العباس مغضباً يجرُّ ذيله حتى دخل على رسول الله عَلَيْلُهُ، وقال: أما ترى إلى ما يستقبلني به عليُّ؟

فقال: «ادعوا لي عليًّا»، فدعى له فقال: «ما حملك على ما استقبلتَ به عمَّك»؟!

فقال: «يا رسول الله صدمته بالحقّ، فمن شاء فليغضب، ومن شاء فليرض»!

فنزل جبرائيل الما الله ، فقال: يا محمّد إنَّ ربَّك يقرأ عليك السلام، ويقول:

أتل عليهم: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِ ﴾، الآيات!

فقال العباس: إنا قد رضينا ثلاث مرات!

وفي تفسير أبي حمزة: أنَّ العباس، لما أسريوم بدر، أقبل عليه أناس من المهاجرين والأنصار، فعيَّروه بالكفر وقطيعة الرحم.

فقال: ما لكم تذكرون مساوئنا وتكتمون محاسننا!

قالوا: وهل لكم من محاسن؟!

قال: نعم والله، لنعمر المسجد الحرام، ونحجب الكعبة، ونسقي الحاج، ونفك العانى!

فأنزل الله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا﴾، إلى آخر الآيات.

قال الطبري: وهذا توبيخ من الله تعالى ذكره، لقوم افتخروا بالسقاية وسدانة البيت، فأعلمهم جلّ ثناؤه أنَّ الفخر في الإيهان بالله واليوم الآخر والجهاد في سبيله، لا في الذي افتخروا به من السدانة والسقاية...

أجعلتم أيّها القوم سقاية الحاجّ، وعمارة المسجد الحرام كإيمان من آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله، لا يستوون هؤلاء وأولئك، ولا تعتدل أحوالهما عند الله ومنازلهما؛ لأنَّ الله تعالى لا يقبل بغير الإيمان به، وباليوم الآخر عملاً... وهذا قضاء من الله بين فِرَق المفتخرين الذين افتخر أحدهم بالسقاية، والآخر بالسدانة، والآخر

بالإيمان بالله والجهاد في سبيله. يقول تعالى ذكره: الذين آمنوا بالله: صدقوا بتوحيده من المسركين، وهاجروا دور قومهم، وجاهدوا المشركين في دين الله بأموالهم وأنفسهم، أعظم درجة عند الله وأرفع منزلة عنده من سقاة الحاج وعمار المسجد الحرام وهم بالله مشركون. ﴿وَأُولِئكَ ﴾ يقول: وهولاء الذين وصفنا؛ صفتهم أنهم آمنوا وهاجروا وجاهدوا و: ﴿هُمُ الفَائِزُونَ ﴾، بالجنة، الناجون من النار. ا

وبالتالي فهي على أهميتها وفضلها، ليست أهلاً للمقارنة بهذه العقائد، وليست أفضل منها أو عوضاً عنها...

#### إسلامه:

وقد اختلفت آراؤهم وأقوالهم في وقت إسلامه، وقبل هذا، أذكر ما يقوله السيد محمد تقي الحكيم عن موقف بني هاشم من بعثة رسول الله على ودعوته للإسلام: وعقيدتي، أنَّ أسرة النبيِّ عَلَيْ إلا من شذَّ منهم لم تجدبدًّا من انشطارها إلى قسمين، يؤيد أحدهما النبيَّ عَلَيْ ويعلن إسلامه، ويقف الآخر في جنب المشركين؛ ليُخذّل في صفوفهم من طريق غير مباشر، وكان العباس وأبو طالب من الشطر الثاني، كهاكان على وجعفر وحمزة من الشطر الأول.

ثمَّ يواصل السيد الحكيم فكرته، قائلاً: وليس من الحزم أن تقف هذه الأسرة متكاتفة مجتمعة، فتُعرِّض نفسها ودعوتها لعصبيات قريش. وربها اعتبرت دعوتها قبلية صرفة، وعندها تفقد طابعها الإصلاحي العام، ويكون نجاحها لذلك بطيئًا ومحدوداً جدًّا.

ولم يُهاجر العباس إلّا بعد فتح خيبر، وبعد أن أنهى مهمته في مكة ولم يبق لها

انظر مجمع البيان للشيخ الطبرسي؛ وجامع البيان في تفسير القرآن للطبري؛ وتفسير الفخر
 الرازي وغيرهم: الآيات.



موضوع، وشهد مع النبيِّ عَيَّالَيُّهُ فتح مكة وحُنيناً، وكان أحد القلائل الثابتين بعد هزيمة أصحابه، كما شهد بعد ذلك بقية مشاهده كلّها. وللنبيِّ عَيَّالَيُّهُ فيه كلمات تدلُّ على منتهى عطف عليه، وترفعه إلى مكانة قلّم يبلغها أحد من الصحابة ....١

فالرواية الأقدم هي عن أبي رافع مولى رسول الله عَيَّا أَنّه قال: كنت غلاماً للعباس، وكان الإسلام قد دخلنا أهل البيت، أسلم العباس واعتقد البيعة لرسول الله عَيَّا على الأنصار ليلة العقبة على قبه وقريش تطلبه، وأسلمت أمُّ الفضل فكانت ثالثة، أو قال: ثانية النساء بعد خديجة، وكان العباس يهاب قومه فيكتم إسلامه.

ما رواه الكليني، وعدّها السيد الخوئي في معجم رجال الحديث (١٠ ٢٥٢ ـ ٢٥٢) صحيحة السند، عن محمد بن يحيى... فقال أبو جعفر التلا: «... عباس وعقيل، وكانا من الطلقاء ...».

وهذا يعني أنّها من الطلقاء أي من مسلمة الفتح؛ فهما لم يسلما إلّا بعد فتح مكة في السنة الثامنة للهجرة.

وعن ابن عساكر عن عمرو بن عثمان: أنه أسلم ليلة الغار.

في الاستيعاب: أنَّه أسلم قبل فتح خيبر وكان يكتم إسلامه، أو أنَّ العباس أسلم قبل فتح خيبر وأظهر إسلامه يوم فتح مكة.

وفي حديث الحجاج بن علاط ما يشير بوضوح إلى أنّه كان مسلماً ، يسرّه ما يفتح الله به على المسلمين، وأظهر إسلامه يوم فتح خيبر.

وهناك قول بإسلامه قبل فتح مكة، وأنّه لم يكن من الطلقاء، وأنّه قدم على النبعِ عَلَيْ الله قبل الفتح.

ألا تراه أجار أبا سفيان بن حرب؟! حين أخذ أبا سفيان إلى النبيِّ عَيَّاللهُ، وقال له: يا رسول الله، إنّ أبا سفيان رجل يحب الفخر، فاجعل له شيئاً!

عم النبي الله (١) المالية م

١. عبد الله بن عباس شخصيته وآثاره، السيد محمد تقى الحكيم ١: ٣٦٣٥.

الذهبي في سير أعلام النبلاء قيل: إنّه أسلم قبل الهجرة، وكتم إسلامه، وخرج مع قومه إلى بدر، فأسر يومئذٍ، فادّعي أنّه مسلم، فالله أعلم. وليس هو في عداد الطلقاء؛ فإنّه كان قد قدم إلى النبيَّ عَيْنِ قَبل الفتح؛ ألا تراه أجار أبا سفيان بن حرب؟

وفي قول عن ابن عباس، أنَّ رجلاً من قريش رأى العباس، فقال: هذا عمّ النبيِّ عَيَّاللهُ، وما أسلم حتى لم يبق كافر، فشكا العباس قوله إلى النبيِّ عَيَّا الله فخرج مغضباً، فقال: «من آذي العباس عمّى فقد آذاني، إنَّ عمَّ الرجل صنو أبيه».

ولكن قبل الدخول في وقت إسلامه الذي فيه أقوال مختلفة، كما ذكرت الأخبار أعلاه، فإنَّ الأجدر بالباحث عن إسلام الرجل ووقته الاطلاع على علاقته التاريخية برسول الله ﷺ منذ ولادتها المتقاربة، ونشأتها في بيئة واحدة وحجر واحد هو حجر سيد البطحاء عبد المطلب بن هاشم، فحجر أبي طالب، ممّا جعله أشدَّ حبًّا لرسول الله عَيْنِالله حتى راح كلُّ منها مبكراً يميل للآخر ويودّه، ولا بدَّ أيضاً من معرفة تلك المنزلة الكبيرة التبي يكنُّها كلُّ منهما للآخير ، وبالذات التي يحتفظ مها رسول الله ﷺ لعمَّه العباس وهي الأهم، وقد صرِّح عَلَيْكُ بها في عدَّة أقوال ومواقف؛ منها التي في مكة، ومنها في وقعتي بدر الكبري وحنين، وقبلها عن دوره في بيعة العقبة الثانية قبل الهجرة النبوية، فمثل هذه الأخبار التي تحمل صلته برسول الله عليه وقربه منه ومحبته لديه، ومن كان محبًّا لرسول الله عَيْنَالله على مائلاً إليه بكلّ وجوده وعواطف، متفاعلاً معه قبل بعثته عَيْنَ أَنْ نِبًّا ومدافعاً عنه بعدها وعمّن اتبعه، لا يمكن إلّا أن يصدق با يأتي به حبيبه، ويؤمن بدعوته، وبالتالي يكون من الذين يتبعونه وينصر ونه إن سرًّا وإن علناً، ويتوخِّي أنفع الأسباب في حمايته من أعدائه، خاصة وأنَّ التاريخ لم ينقل لنا موقفاً منه معارضاً أو شاكّاً أو متردداً أو معاتباً أو لائهاً لرسول الله عَيْلِيُّ فيها يُبلغه، وما لازم هذا من تشنج العلاقة بينه عَيْنا في وبين قومه، وأثّر هذا في بني هاشم، فقد راحت قريش تكيد مهرر سنن إلّا الأخطر والأشد...

ثمَّ من قال: إنَّ الإيمان بالإسلام يشترط الجهر به؟ فقد يكون في إخفائه وكتمانه مصلحة أعظم من الجهربه، مصلحة تعود على الدين وعلى النبعِّ عَلَيْهِ وعلى الشخص نفسه وعلى آخرين من المؤمنين بالمنفعة والخسر؛ فحاله هذه نظير ما كان عليه أخوه أبو طالب رضوان الله عليه؛ حتى كان أنصر الناس لرسول الله عليه بعد أبي طالب. فكان الأفضل أن يبقى من موقعه، وبهدوء وصمت وحكمة يؤدى ما عليه بحرية وأمان، ينصر الرسول عليه من ساحتهم، فينفع المؤمنين ويدفع الضرر عنهم، ويبلغهم قبل وقوعه، ولهذا بقي العباس في مكة، ولم يهاجر مع النبيَّ عَلَيْكُ والآخرين... ممّا يجعلنا نطمئن إلى أخبار أنّه أسلم في مكة قبل الهجرة النبوية المباركة إلى يثرب، بل بعد البعثة كما يظهر من خبر أبي رافع، وأنَّه لم يُعلن إسلامه جهرةً ، بل ولم يهاجر لمصلحة له أو لما في بقائه في مكة من خسر ومنفعة للحركة النبوية المباركة وللإسلام والمسلمين؛ وإلَّا كيف يُبقى النبيُّ عَيَّاللهُ أمَّ الفضل زوجة للعباس، وقد نقلت الأخبار أنّها قديمة في إسلامها، بل هي بعد أُمّ المؤ منين خديجة، وهي ذات منز لـة عنـده ﷺ والنبيُّ لم يكن ليبقى مسلمة تحت كافر، علماً بأنَّ العباس نفسه كما حُكى كان يعلم بالحكم المذكور أنَّ المسلمة لا تحلّ لكافر والكافرة لا تحلّ لمسلم، كما في حديثه مع زوج الحجاج بن علاط أخت مصعب بن عمير، حيث قال لها: إنّ زوجك أسلم، وأنت لا يجوز لك البقاء في زوجيته، إلّا أن تسلمي معه، وإذا بقيتي على الكفر والشرك، فلا يبقي زوجك، فيجب أن تتابعيه إذا أردتي زوجك ... فلم يكن محبًّا لرسول الله يَتَأْلِثُهُ فحسب، بـل مائلاً إليه، قبـل بعثته عَيَّاتُهُ نبيًّا وبعدهـا، بل كان أنصر الناس لرسـول الله عَيَّاتُهُ بعد أبي طالب. ١

وهذا لا يشك أحدُّ فيه أبداً، ولطالما كان رسول الله عَيْنِ أَنِي منزله فيُقيل فيه، مما

الْفِيْقَاتِ الْفِلْغُ الْمِامِ

١. انظر الاستيعاب لابن عبـدالـبر : رقـم ١٣٧٨ ؛ وعنـه في كتـاب تهذيب التهذيب لابـن حجـر العسـقلاني رقـم ٢١٤ .

يعنى أنه كان يجد في بيته السكينة والراحة...

بمثل هذا وغيره وردت الأخبار حول منزلته عند رسول الله عليه ومنها:

أولاً: ما استدل به ابنُ البطريق (٥٣٣- ٢٠ هجرية) من علماء الإمامية من الآيات القرآنيّة على منزلة العباس في مقدمة كتابه عمدة الأخبار، وهذا نصُّ كلامه: "وسنبدأ أيضاً في أول كلّ فصل من المناقب بها جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴿ وَنثني بذكر الفصل في تفسير قوله تعالى: ﴿قُلْ لا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَودَةَ فِي الْقُرْبِي ٤٠٠ تفسير قوله تعالى: ﴿قُلْ لا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَودَةَ فِي الْقُرْبِي ٤٠٠٠

وهذان الفصلان يدلان على أنَّ العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه من أولي القربى الذين أمر الله عزّوجل بمودّتهم، ويدل عليه ما ذكره الثعلبي في تفسير قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبي ﴾. قال بإسناده يرفعه إلى العباس رضى الله عنه وسيرد عليك الحديث بإسناده فيها بعد إن شاء الله تعالى قال: فقال العباس: يا رسول الله! ما بال قريش يلقى بعضها بوجوه تكاد أن تسايل من الود، ويلقوننا بوجوه قاطبة؟!

فقال رسول الله عَيْشُ: «أو يفعلون ذلك»؟

قال العباس رضي الله عنه: نعم، والذي بعثك بالحقّ.

فقال رسول الله عَيْنِينُ الله عَيْنِينُ الله عَنْنِي بالحقّ، لا يؤمنون حتى يحبّوهم لي».

فأدخل العباس في من لا يثبت الإيان إلا بمحبتهم، وهم أولو القربي الذين أمر الله تعالى بمودتهم.

ومن ذلك ما ذكره الثعلبي أيضاً في تفسير قوله تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ

۲۰۰ ۲. سورة الشورى: ۲۳.



المورة الأحزاب: ٣٣.

مِنْ أَهْلِ الْقُرى، يعني من أموال كفار أهل القرى ﴿فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُ ولِ وَلِذِي الْقُرْبِي ﴿ الْقُرْبِي ﴿

يعني قرابة النبيِّ عَيَّا أَنْ قال: وهم آل علي النَّهِ وآل العباس وآل جعفر وآل عقيل - رضى الله عنه م ولم يشرك بهم غيرهم، وهذا وجه صحيح يطرد على الصحة لأنه موافق لذهب آل محمد صلوات الله عليهم، يدل عليه ما هو مذكور عندهم في تفسير قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُ وا أَنَّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي. ٢

لأنَّ مستحق الخمس عندهم آل على اللهِ وآل العباس وآل جعفر وآل عقيل رضي الله عنهم ولا يشرك بهم غيرهم.

ويدلّ على صحّة ذلك ما ذكره الشيخ السعيد أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي في كتاب الأمالي في رابع كراسة منه، وهو ما أخبرنا به الشيخ الفقيه عهاد الدين محمد بن أبي القسم الطبري، عن الشيخ أبي على الحسن ابن أبي جعفر محمد بن الحسن، عن والده الشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، عن الشيخ المفيد أبي عبد الله محمد بن محمد بن الحارثي، قال: أخبرنا أبو الطيب عبد الله بن علي بن إبراهيم العمري، قال: حدثنا أبو الحسن علي بن حرب الطائي، قال: حدثنا محمد بن الفضل عن يزيد بن أبي زياد عن عبد الله بن الحرث عن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه، قال: قلت:

يا رسول الله عَيَّالَ مالنا ولقريش إذا تلاقوا، تلاقوا بوجوه مستبشرة وإذا لقونا، لقونا بغير ذلك؟!

قال: فغضب النبيُّ عَلَيْهُ، ثمّ قال: «والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبَّكم لله ولرسوله». ٣

١. سورة الحشر: ٧.

٢. سورة الأنفال : ٤١ .

٣. الأمالي للشيخ الطوسي: ٣٠ من الطبعة القديمة.

7.7

فأدخل العباس في جملة من لا يدخل قلب رجل الإيمان إلّا بحبّهم.

وهذا أبلغ عمّا ذكره الثعلبي في المعنى؛ لأنّه أدخله بكاف الجمع الشاملة. وأيضاً ما ذكره الشيخ السعيد أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي المقدّم ذكره في كتاب أنس الوحيد في عاشر قائمة الجزء الأول من الكتاب المذكور بالإسناد المقدّم عن الغلابي، عن عاشر قائمة الجزء الأول من الكتاب المذكور بالإسناد المقدّم عن الغلابي، عن العباس بن بكار، قال: حدثنا أبو بكر الهذلي، عن عكرمة عن ابن عباس عنه أنّ أتى النبي عَلَيْ أَتَى النبي عَلَيْ أَتَى النبي عَلَيْ أَتَى النبي عَلَيْ أَتَى النبي العباس.

ويزيد ذلك بياناً وإيضاحاً ما ذكره الحسين بن محمد بن الحسين الحلواني في كتابه الذي جمعه من لمع كلام النبي على وكلام الأئمة المهالي قال: في لمع كلام الإمام الزكي أبي الحسن على بن محمد العسكري المي لا سأله المتوكل، فقال له: ما تقول بنو أبيك في العباس؟ قال: ما يقولون في رجل فرض الله طاعته على الخلق وفرض طاعة العباس عليه.

يريد بذلك النبيَّ عَلَيْكُ وأنَّ العباس والدوطاعته له كطاعة الوالد.

وكذا في البحار عن كشف الغمة، قال الحافظ عبد العزيز: قال علي بن يحيى بن أبي منصور: كنت [يوماً] بين يدي المتوكل، ودخل علي بن محمد بن علي بن موسى الميلاً، فلم المسود على المتوكل: ما يقول ولد أبيك في العباس بن عبد المطلب؟

قال: ما يقول ولد أبي يا أمير المؤمنين في رجل فرض الله تعالى طاعة نبيّه على جميع خلقه، وفرض طاعته على نبيّه على الله على

لا أدري، لعلُّ هناك من يحمل هذه الرواية على التقية!

نكتفي بهذا، وهناك مزيد. ا

<sup>1.</sup> انظر مقدمة عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار، تأليف الحافظ يحيى بن الحسن الأسدي الحلي المعروف بابن البطريق (٥٣٣-٢٠١) الناشر مؤسسة النشر الإسلامي: المقدمة؛ الصفحات: ٦٠١ ؛ بحار الأنوار للعلامة المجلسي ٥٠ : ٢٠٦.

وهناك أقو ال نبويّة حملت أنباءً عن مكانته عند رسول الله عَلَيْلاً منها:

ما عن العلامة المجلسي :... قد قال عَيْنَ في غير موطن وصية منه في عمّه العباس: «إِنَّ عمَّى العباس بقية الآباء والأجداد، فاحفظ وني فيه، كلَّ في كنفي، وأنا في كنف عمّى العباس، فمن آذاه فقد آذاني، ومن عاداه فقد عاداني، سلمه سلمي، وحربه حربي ... معاشر الناس! احفظوني في عمّى العباس وانصروه و لا تخذلوه...».

نزل رسول الله عَلَيْنِ منز لا فقام يغتسل، فأخذ العباس كساءً فستره به، قال: فرأيتُ النبيَّ عَيْنِهُ رافعاً رأسه من جانب الكساء وهو يقول: «اللَّهمّ استر العباس من النار»، أو قال: «العباس وولده من النار». دخل رسول الله على العباس وبنيه، فقال: «تقاربوا». فزحف بعضهم إلى بعض، ثمّ اشتمل عليهم بملاءته، وقال: «ياربّ هذا عمّي وصنو أبي، هؤلاء أهل بيتي، فاسترهم من النار كستري إياهم بملاءت،، فأمّنت أسكفة البيت وحوائط البيت. و كان النبئُ عَلَيْكُ إِذَا رأى العباس عمَّه أوسع له وقال: هـذا عمّى وبقية آبائي!

عن عبد الله بن أبي بكر أنّه بلغه أنَّ النبيَّ عَيِّلهُ قال: «احفظوني في العباس عمّى، فإنَّ عمَّ الرجل صنو أبيه».

وعن كريب أبي رشدين مولى ابن عباس أنَّه قال: لقد كان رسول الله عَيْلِيُّهُ يجارُّ, العباس من بين الناس إجلال الولد والده! و قال كريب: ما ينبغي لنبيِّ أن يجلَّ إلَّا أباً أو عمًّا!

الإقطاع: ولعلّ عِظم منزلته عند رسول الله عَيْلَيُّ أو لأمر أو مصلحة يراه عَيْلَيُّ أن كتب له كتباً أقطعه فيها مناطق عديدة، كما ذكروا:

فعن العلامة المجلسي: ومنها: أنَّ النبيَّ عَيَّا إلله كان جالساً في مسجديوماً، وحوله جماعة من الصحابة، إذ دخل عليه عمُّه العباس، وكان رجلاً صبيحاً حسناً حلو الشائل، فلمّا رآه النبعُ عَيَّا إلله واستقبله وقبّل ما بين عينيه، ورحب به وأجلسه إلى جانبه،

فأنشد العباس أبياتاً في مدحه عَيَاللهُ، فقال النبعُ عَيَاللهُ: «جز اك الله يا عمّ خبراً، ومكافأتك على الله تعالى»!

ثمّ قال: «معاشر الناس! احفظوني في عمّى العباس وانصروه و لا تخذلوه»!

ثمّ قال: «ياعم! اطلب منى شيئاً، أتحفك به على سبيل الهدية»! فقال: يابن أخيى! أريد من الشام الملعب، ومن العراق الحيرة، ومن هَجَر الخط، وكانت هذه المواضع كثيرة العمارة.

فقال لهالنبعُ عَنْ اللهُ: «حبًّا وكرامةً»، ثمّ دعا عليًّا اللهُ، فقال: «أكتب لعمَّك العباس هـذه المواضع»، فكتب له أمـر المؤ منـين اليُّلا كتاباً بذلـك، وأملى رسـو ل الله يَكِيُّكُ وأشهد الجماعة الحاظرين، وختم النبيِّ عَلَيْكُ بخاتمه، وقال: ياعم! إن يفتح الله تعالى هـذه المواضع، فهـي لك هبة مـن الله تعالى ورسـوله، وإن فتحـت بعد موتى، فـإنّى أوصى الذي ينظر بعدي في الأمّة بتسليم هذه المواضع إليك.

ثمّ قال: «معاشر المسلمين! إنّ هذه المواضع المذكورة لعمّي العباس، فعلى من يغير عليه أو يبدله أو يمنعه أو يظلمه لعنة الله ولعنة اللاعنين»، ثمّ ناوله الكتاب.

فليًّا ولى عمر وفتح هـذه المواضع المذكورة، أقبل عليه العباس بالكتاب، فليًّا نظر فيه دعا رجلاً من أهل الشاموسأله عن الملعب، فقال: يزيد ارتفاعه على عشرين ألف درهم، ثمّ سأل عن الآخرين، فذكر له أنَّ ارتفاعها تقوم بال كثير! فقال: ياأباالفضل! إنَّ هذا المال كثير، لا يجوز لك أخذه من دون المسلمين.

فقال العباس: هذا كتاب رسول الله عَيْنِ أَيْ يشهدلي بذلك قليلاً كان أو كثيراً.

فقال عمر: والله إن كنت تساوى المسلمين في ذلك، وإلَّا فارجع من حيث أتيت، فجرى بينها كلام كثير غليظ... وكتب للعباس الحيرة من الكوفة والميدان من الشام والخط من هَجَر ومسيرة ثلاثة أيام من أرض اليمن، فليّا افتتح ذلك أتى به ر إلى عمر، فقال: هذا مال كثير!

4.0

قال ابن سعد: عن أبي جعفر محمد بن علي الله: إنَّ العباس جاء إلى عمر، فقال له: إنَّ النبيَّ عَلِي أَقطعني البحرين.

قال: من يعلم ذلك؟ قال: المغيرة بن شعبة، فجاء به فشهد له، فلم يمض له عمر فلك، كأنّه لم يقبل شهادته، فأغلظ العباس لعمر!

عن الإرشاد للديلمي: أنَّ النبيَّ عَيَّا كان جالساً، فدخل عليه عمُّه، فقام النبيُّ عَيَّا الله واستقبله، وقبّل بين عينيه ورحّب به وأجلسه... ثمّ دعا عليَّا الله فقال: «أكتب لعمّك هذه (أي: التي طلبها العباس وهي الملعب من الشام، والحيرة من العراق، والخط من هَجَر؛ على ما ذكره الراوي في هذا الحديث) المواضع»، وأملى عليه، وأشهد الحاضرين وختمه بخاتمه. ا

#### العباس في بيعة العقبة الثانية:

وأمّا العقبة التي بويع فيها النبيُّ عَيَّالًا فهي عقبة بين منى ومكة؛ وبينها وبين مكة نحو ميلين، وعندها مسجد، ومنها ترمى جمرة العقبة، وهي المكان الذي بويع فيه النبيُّ عَيَّالًا من قبل الأنصار في بيعتهم الثانية، في ثلاث عشرة من النبوّة، حين أتى منهم سبعون رجلاً وامرأتان...٢

وقد سجّل لنا التاريخ دوراً نافعاً للعباس بن عبد المطلب في هذه البيعة، يتمثّل

١. بحار الأنوار للعلامة المجلسي ٣٠٠: ٣٦٥ ، ٣٦٥ ، ٣٧٠؛ مكاتيب الرسول، للأحمدي الميانجي ١: ٣١٣ . ١٩٥ ، ومصادره في الهامش: البحار ١١٥ : ١٣٥ ، ٨ : ٢٣٦ ؛ ورسالات نبوية : ١٩٧ ؛ والمناقب لابن شهر آشوب ١: ١١٢ ؛ والطبقات ٤ : ق١ : ١٤ ؛ وكنز العال، طحجرية ٧ : ٢٦ ؛ والمطالب العالية ٢ : ١٨٠ ؛ وأيضاً البحار ٨: ٢٣٦ والحديث طويل اختصرناه ؛ وفي كتاب الروضة الندية شرح الدرر البهية صديق بن حسن البخاري (ت١٣٠٧ هجرية) ٢ : ١٣٧ باب اسمه باب الأحياء والإقطاع، وفيه: أنّه أقطع عدداً من الصحابة أرضاً هنا أو هناك، وذهبوا إلى أنّه يجوز للإمام أن يقطع من في إقطاعه مصلحة شيئاً من الأرض الميتة أو المعادن أو المياه.

٢. انظر معجم البلدان ٤: ١٥١-١٥٢ بتصرف بسيط.

بكونه قد أحبّ أن يحضر أمر ابن أخيه ويتوثق له، وفعلاً كها ذكروا جاء مع النبيّ عَيْلًا وكان هو المتولي لأخذ البيعة له عَلَيْلُهُ وتوكيدها بالعهد والميثاق، وذلك حين بايع النقباء السبعين من الأنصار بالعقبة لرسول الله عَلَيْلُهُ وأخذ بيده فبايعهم له وتوثق عليهم. كان هذا بعد أن اجتمعوا، وكان العباس بعد أن أنهى النبيُّ عَيْلًا أمرهم إلى عمّه العباس، ولعلّ هذا يدل على ثقته عليه ورجاحة فهمه، حتى كان أولَ المتحدّثين بكلمات حازمة صريحة دالة على مدى حرصه عليه؛ فقال:

يا معشر الخزرج وكانت العرب إنّا يسمون هذا الحي من الأنصار الخزرج، خزرجهم وأوسهم إنَّ محمدًا منّا حيث قد علمتم، وقد منعناه من قومنا، ممّن هو على مثل رأينا فيه، فهو في عزِّ من قومه، ومنعة في بلده، وإنّه قد أبي إلّا الانحياز إليكم واللحوق بكم، فإن كنتم ترون أنّكم وافون له بها دعوتموه إليه، ومانعوه ممّن خالفه، فأنتم وما تحملتم من ذلك، وإن كنتم ترون أنّكم مسلّموه وخاذلوه بعد الخروج به إليكم، فمن الآن فدعوه، فإنّه في عزِّ ومنعة من قومه وبلده!

وهم يقولون: لقد سمعنا ما قلتَ! ...

ولم يكتف العباس بهذا، بل استأنف كلامه معهم بسؤال مثير: صفوالي الحرب، كيف تقاتلون عدو كم؟

وما أن انتهى العباس، والأنصار أيضاً انته وا من إصغائهم إليه، حتى شرعوا بإجابتهم، وكان عبد الله بن عمرو بن حرام أولهم جواباً، فقال: نحن والله أهل الحرب؛ غذّينا بها، ومرّنا عليها، وورثناها عن آبائنا كابراً فكابر نرمي بالنبل حتى تفنى، ثمّ نطاعن بالرماح حتى تنكسر، ثمّ نمشي بالسيوف، فنضارب بها حتى يموت الأعجل منّا أو من عدونا!

وأجاب العباس متهللاً: أنتم أصحاب حرب إذن، فهل فيكم دروع؟ قالوا: نعم؛ لدينا دروع شاملة!



وكان الرسول يذكُر بالمدينة ليلة العقبة فيقول: أيِّدتُ تلك الليلة بعمّي العباس، وكان يأخذ على القوم ويُعطيهم.

## ليَ لم يهاجر؟!

وبقي في مكة، يراقب حركات المشركين، ويُرسل بأخبارهم إلى النبيِّ عَيَّالُ حتى إنّه كان يكتب إلى بخبرهم وما أعدوا له يوم كان يكتب إلى رسول الله عَيَّالُ بخبر المشركين، فكتب إليه بخبرهم وما أعدوا له يوم أحد، وحنّره إياهم كيلا يصيبوا غرّته.

وعن رغبته بالهجرة إلى يشرب استأذن العباس نبيَّ الله عَيَّالَهُ في الهجرة كما جاء عن سهل بن سعد فكتب إليه: «ياعم ياعم! مكانك الذي أنت فيه، فإنَّ الله عزّ وجلَّ يختم بك الهجرة كما ختم بي النبوّة».

وحتى قيل: إنَّ إسلامه كان قبل بدر، وكان يكتب بأخبار المشركين إلى النبيِّ عَيَّالِلهُ وكان المسلمون يتقوق ون به بمكة، وكان يحبُّ أن يقدم على النبيِّ عَيَّالُهُ فكتب النبيِّ عَيَّالُهُ اللهِ وَكَانَ المسلمون يتقوق ون به بمكة، وكان يحبُّ أن يقدم على النبيِّ عَيَّالُهُ فكتب النبيِّ عَيَّالُهُ اللهِ وَكَانَ اللهُ وَكَانَ اللهِ وَا اللهِ وَكَانَ اللهِ وَتَعَلَّمُ وَاللّهُ وَكُلّ اللهِ وَكَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَكُلُولُهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِلْمُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَل

وعن المزي: وكَانَ هَمُ عَوْنًا عَلَى إِسْلامِهم، ولَقَدْ كَانَ يَطْلُبُ أَنْ يقدم عَلَى النَّبِيَّ عَيَّالله، فَكَتَبَ إِلَيْهِ رَسُولُ الله عَيَّالِيَّهُ: «إِنَّ مَقَامَكَ مُجُاهِدٌ حَسَنٌ». فأقام بأمر رَسُول الله عَيَلِيُّهُ.

وعن ابن عباس: أسلم العباس بمكة قبل بدر، وأسلمت أُمُّ الفضل معه حينئذٍ، وكان مقامه بمكة، وأنَّه كان لا يعمى على رسول اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى أَلَّهُ بمكة من خبر يكون إلّا كتب به إليه، وكان من هناك من المؤمنين يتقوّون به، ويصيرون إليه.

وهناك أسباب أخرى لعدم هجرته كها عليه خبر أبي رافع .... وكان العباس يهاب قومه فيكتم إسلامه، وكان ذا مال متفرق على قريش، وكان يحامي على مكرمته ومكرمة بني عبد المطلب من السقاية والرفادة، ويخاف خروجهها من يده ...

وحتى إنَّه بعد قصته التالية في بدر الكبرى، ودفعه للفداء، عاد مع عقيل ونوفل

ر اللغ اللغ ۲۰۷ إلى مكة؛ ليواصل أعماله في البيت الحرام، دون أن يغفل عن أن يُخبر رسول الله عَيْنَ اللهُ عَمَّا يدور في الساحة، وما يُخطط له زعاء المشركين؛ ليهاجر وا إلى المدينة قبيل فتح مكة. فهو لم يترك مكة بالمرّة، وكأنَّ هناك دوراً مرسوماً يؤدّيه في مكة فيه منفعة للمسلمين، وهذا ما ورد في الأخبار.

### وقعة بدر الكبرى:

لذلك بقى العباس في مكة، ولم يهاجر مع من هاجروا، وفي السنة الثانية للهجرة النبويّة عزم زعاء المشركين في مكة كأبي جهل، وأمية بن خلف على التوجه لقتال المسلمين في المدينة، فأعدُّوا عدَّتهم وقوّتهم، وراحوا يحثُّون أهل مكة للخروج، واتخـذوا هـذا الإعـداد فرصـة؛ ليعلمـوا مـن لا زال عـلى مـا هـم عليـه مـن ديـن آبائهم، ممِّن صبأ واتبع دين محمَّد بن أبي عبد الله عَيْلِيُّهُ، ولم يغفل واعمَّن بقي في مكة من بني هاشم كالعباس ونو فل وعقيل... فقد أحدقوا بهم، فأكر هو هم ودفعو هم على الخروج معهم، في استطاعوا خلاصاً ...

وهـذا ابن سعد قـد ذكـر في الطبقـات: أنَّ قريشـاً لمَّا نفـروا إلى بـدر، فكانـوا بمـر الظهران، هبّ أبو جهل من نومه فصاح فقال: يا معشر قريش! ألا تبًّا لرأيكم ماذا صنعتم، خلَّفتم بنبي هاشم وراءكم، فإن ظفر بكم محمَّد كانوا من ذلك بنجوة، وإن ظفرتم بمحمد أخذوا ثارهم منكم من قريب من أولادكم وأهليكم، فلا تذروهم في بيضتكم وفنائكم، ولكن أخرجوهم معكم، وإن لم يكن عندهم غَناءٌ ؟!

فرجعوا إليهم، فأخرجوا العباس بن عبد المطلب ونوفلاً وطالباً وعقيلاً كرهاً.

وذكر أيضاً: أنّ قريشاً في يوم بدر، جمعت بني هاشم وحلفاءهم في قبّة وخافوهم، فوكُّلوا بهم من يحفظهم ويشدَّد عليهم، ومنهم حكيم بن حزام.

وعن ابن عباس: قد كان من كان منّا بمكة من بني هاشم؛ قد أسلموا، فكانوا

يكتمون إسلامهم، ويخافون يظهرون ذلك فرقاً من أن يثب عليهم أبو لهب وقريش، فيوثقواكما أوثقت بنو مخزوم سلمة بن هاشم وعباس بن أبي ربيعة وغيرهما؛ فلذلك قال النبعيُّ عَيْنِ لللهُ لأصحابه يوم بدر: «من لقي منكم العباس وطالباً وعقيلاً ونوفلاً وأبا سفيان، فلا تقتلوهم، فإنهم أخرجوا مكرهين».

وعنه أيضاً: أنَّ النبيَّ عَيْنِاللهُ قال لأصحابه يوم بدر: «إنّي عرفت أنَّ رجالاً من بني هاشم وغيرهم، قد أُخرجوا كرهاً؛ لا حاجة لهم بقتالنا، فمن لقى منكم أحداً من بني هاشم فلا يقتله». من لقى العباس بن عبد المطلب عمَّ النبيّ، فلا يقتله، فإنَّم أخرج مستكر هاً.

ويبدو أنَّ هـذا الاستعداد من مشركي قريش، وإكراههم رجال بني هاشم، علم به رسول الله عَيَالله كما أنّ العباس بن عبد المطلب كتب إلى رسول الله عَيَالله عند خروج المسلمين إلى بدر كما في الخبر يعلمه السبب الذي خرج له من مداراة قريش، وأنّه غير مقاتل مع المشركين، وإن أمكنه أن ينهزم بهم ويكسرهم فعل. وكان كتابه من مكة مع رجل من بني كنانة...

فلذلك، وحسب ما روي، أنَّه عَلَيْكُ قال الأصحاب قبل أن يلتقي الجمعان يوم بدر: «إنّى قـد عرفـتُ أنَّ رجـالاً من بني هاشـم وغيرهم قـد أُخرجـوا كَرهاً، لا حاجـة لهم في قتالنا، فمن لقى منكم أحداً من بني هاشم فلا يقتله، ومن لقى أبا البختري بن هاشم بن الحارث بن أسد، فلا يقتله.

إنّي قد عرفتُ أنَّ رجالاً من بني هاشم وغيرهم، قد أُخرجوا كرهاً، لا حاجة لهم بقتالنا، فمن لقي العباس بن عبدالمطلب، فلا يقتله، فإنّه إنَّم أُخرج مستكرَها.

إنّى قد عرفتُ أنَّ رجالاً من بني هاشم وغيرهم ، أخرجوا مكرهين منهم عمّي العباس، فمن لقيه منكم فلا يعرضن له فإنّه خرج مكرهاً.

من لقى أحداً من بني هاشم، فلا يقتله فإنّهم أخرجوا كرهاً.

فمن لقي منكم العباس فلا يقتله، فإنَّما أخرج كارهاً.

فمن لقي منكم العباس فلا يقتله».

وفي خبر، أنّه عَيَّا قال: «إنَّ بعض من يلقونكم في هذا الجيش خرجوا مستكرهين، فمن لقي منكم العباس فلا يقتله؛ لأنه أكرهه قومه على الخروج، ومن لقي أبا البختري فلا يقتله».

وفي خبر: إنَّ رسول الله عَيْنِ للله عَيْنِ للله عَيْنِ أَن يقتل أحد من بني هاشم و أبو البختري.

# زلة أبي حذيفة!

سميت وقعة بدر: ﴿. يَومَ الفُرقَانِ يَومَ التَّقَى الجِّمعَانِ﴾. ا

فكان يوماً عظياً تهاوت فيه مبادئ الجاهلية وأعرافها، وتجسّدت فيه قيمٌ جديدة ملؤها الولاء التام للإيهان والإيهان وحده، والبراء من أعدائه مهما كانت درجتهم في القربى، وقد التقى الابن بأبيه يُقاتله، والأخ بأخيه يُصارعه، فكان أبوحذيفة بن عتبة بن ربيعة مسلماً مجاهداً في الجمع المبارك مع رسول الله على فيها وقف كلٌ من أبيه عتبة وأخيه الوليد وعمّه شيبة في الجمع الآخر مع مشركي مكة، فقتلوا جميعًا في المبارزة الأولى من قبل الإمام على المنافي وحمزة بن عبد المطلب رضوان الله عليه ...

إلّا أنَّ أبا حذيفة بن عتبة بن ربيعة، وقعت منه زلة يوم بدر، تركته نادماً، بل وظلَّ يتخوّف منها، فتراه يقول: منذ سقطت منى تلك الكلمة وأنا أخافها، لا آمن منها أبداً حتى يكفرها الله عنّي بالشهادة! أو: ما أنا بآمن من تلك الكلمة التي قلتُ يومئذٍ، ولا أزال منها خائفاً، إلّا أن تكفّرها عنّي الشهادة، فقُتل يوم اليهامة شهيداً!

ره وزلته هذه كانت حين سمع رسول الله الله وهو يوصي المقاتلين المسلمين بأقواله والته التي منها: «فمن لقي منكم العباس فلا يقتله»؛ لأنّه أكرهه قومه على الخروج، «ومن

٢١٠ ١. سورة الأنفال: ٤١.

لقى أبا البختري فلا يقتله». أو «من لقى العباس، فلا يقتله؛ فإنّه خرج مستكرهاً».

فقال: والله لا ألقى رجلاً منهم إلا قتلتُه. أو: أنقتل آباءها وإخواننا وعشائرنا، ونترك العباس، والله إن لقيتُه لأُلحمنّه أو لأُلجمنّه السيف!

فبلغ ذلك رسول الله عَلَيْظِهُ فقال:

«أنت القائل كذا وكذا»؟

قال: نَعم يا رسول الله شقّ عليَّ إذا رأيتُ أبي وعمّى وأخي مقتّلين، فقلتُ الذي قلتُ !

فقال له رسول الله عَيْنِينُ : «إنَّ أباك وعمّك وأخاك خرجوا جادّين في قتالنا طائعين غير مكرهين، وإنَّ هؤ لاء أخرجوا مُكرَهين غير طائعين لقتالنا».

ما كان أمر أو نهى رسول الله عَيْلَا مُعتصًا بالعباس ومن معه من بني هاشم عن قتلهم، وإنَّما شمل أبا البختري وهو جنادة بن مليحة بنت زهير بن الحارث بن أسد، وقال ابن هشام: أبو البختري، العاص بن هاشم بن الحارث بن أسد...

وذلـك لمواقفـه الطيبة، والتـي ذُكرت له، كان يُحسـن إلى بني هاشـم و يُعاملهم معاملةً طيبة، وأكفّ القوم عن رسول الله عَلِيلاً وهو بمكة، وكان لا يؤذيه، ولا يبلغه عنه شيء يكرهه، ولا يدعو للتضييق عليهم؛ ولم يؤذهم أيام كانوا في الشعب محاصرين من قبل قريش، التي قاطعتهم.

يقول ابن إسحاق: نهى رسول الله عَن قتله؛ لأنَّه كان أكفّ القوم عن رسول الله عَيْنِ وهو بمكة، وكان لا يؤذيه، ولا يبلغه عنه شيء يكرهه، وكان ممّن قام في نقض الصحيفة التي كتبت قريش على بنبي هاشم وبني المطلب.

فلقيه المجنّر بن ذياد البلوي، حليف الأنصار، ثمّ من بني سالم بن عوف، فقال المجذّر لأبي البختري:

إنَّ رسول الله عَلَيْلِهُ قد نهانا عن قتلك.

ومع أبي البختري زميل له (الزميل: الذي يركب معه على بعير واحد) قد خرج معه من مكة، وهو جنادة بن مُليحة بنت زهير بن الحارث بن أسد، وجنادة رجل من بنى ليث.. قال: و زميلي؟ فقال له المجذر:

لا والله، ما نحن بتاركي زميلك، ما أمرنا رسول الله يَهِ إلا بك وحدك. فقال: لا والله، إذن لأموتن أنا وهو جميعاً، لا تتحدث عني نساء مكة أني تركت زميلي حرصاً على الحياة!

فقال أبو البختري حين نازله المجذّر وأبي إلا القتال، يرتجز:

لن يُسلِمَ ابنُ حُرّة زميلَه حتى يموتَ أو يرى سبيلَه

فاقتتلا، فقتله المجنّر بن ذياد.. ثمّ إنَّ المجنّر أتى رسول اللهَ عَيَالَيُّ، فقال: والذي بعثك بالحقّ، لقد جهدتُ عليه أن يستأسر فآتيك به، فأبى إلا أن يقاتلني، فقاتلتُه فقتلتُه.

#### الإطعام:

وأيضاً نذكّر بخبر أبي رافع أعلاه عن سبب خروج العباس مع المشركين، وإطعامه: وكان العباس يهاب قومه فيكتم إسلامه، وكان ذا مال متفرق على قريش، وكان يحامي على مكرمته ومكرمة بني عبد المطلب من السقاية والرفادة، ويخاف خروجها من يده، فخرج مع المشركين يوم بدر، وأطعم تجلداً مع المطعمين.

وذكر محمّد بن حبيب في كتابيه نقلاً عن محمّد بن عمر المدني الواقدي: أنّ العباس نحر في بدر عشراً من الإبل، فلم تطعمها قريش وأكفأت قدوره؛ لعلمها بميله إلى رسول الله عَيْنَالُهُ.

وقال السيد المدني في الدرجات الرفيعة:

وكان العباس أحد العشرة الذين ضمنوا إطعام أهل بدر، قد نحر كلَّ واحديوم نوبته عشراً من الإبل، وكان حمل معه عشرين أوقية من الذهب؛ ليطعم بها الناس،



وكان يـوم بـدر في نوبته، فأراد أن يطعم ذلك اليـوم، فاقتتلـوا وبقيت العـشرون أوقية، فأخذت منه حين أخذ وأسر في الحرب.

## الأسر:

«لقد أعانك عليه ملكٌ كريمٌ»!

لكن للمعركة أحكامها، فما أن انتهت الواقعة بهزيمة كبرى للمشركين، ونصر عظيم للمسلمين، قتل كبار المشركين، سقط أتباعهم بين قتيل وأسسر، فشاء القدر أنَّ من أُخرج من بني هاشم مكرهاً كالعباس أن يقع أسيراً بيـد المسلمين؛ بيد رجل قصير ليس بالقيوي، هو كعب بن عمرو؛ المشهور بكنيته أبي اليسر، وهو من الأنصار، فيا كان العباس ضخماً طويلاً، ويوثق وثاقه كحال جميع الأسرى، وإذا بالعباس بعد ذلك يرى نفسه مشدود اليدين، يقضي ليلة لم يمرّ طيلة حياته بمثلها، وهو ذو المكانة الاجتماعية الرفيعة التي يلوذ به الآخر، ويمنع الجوار... وما يتركه هذا على وضعه النفسي، يشـقُّ عليـه ذلك، ويُتعبـه، خاصةً وأنَّه يرى أنَّه مسـلم وغير مقاتـل، وقد أُخرج كرهاً، ولم يعتب على أحدِ من المسلمين أو يؤذهم، بل كان نصراً لهم في مكة وخارجها، ولا يحمل في صدره للإسلام ومن آمن به إلّا حبًّا، دون أن يعلم بهذا إلّا الله ورسوله! يقول الخبر: ومها كان من أمر الإطعام، فلا شكِّ في أنَّه كان في الأسرى يوم بدر، أسره أبو اليسر كعب بن عمرو الأنصاري، وكان أبو اليسر رجلاً صغير الجثة، وكان العباس رجلاً عظيماً قوياً، فقال النبيُّ عَلَيْ لأبي اليسر: «كيف أسرته»؟

قال: أعانني رجل ما رأيته قبل ذلك و لا بعده.

فقال: «لقد أعانك عليه ملك كريم».

ويمكن القول بأنّ المكره لا يريد قت الاً، ولا يندفع إليه، وتراه يبحث عن أيّ فرصة مَعْلَكُ للخـلاص مـن قتـال لا يرغـب فيـه، فيُســهّل عـلى آسره أسرَه، وهــو مـا حدث كـما يبدو

للعباس ولعقيل ولنوفل...

## أنين أرَّقَ الرسول عَيْنِ إلله !

وفي المقابل علم رسول الله على الله على بالعباس، عمّه وشقيق أبيه، رفيق نشأته، وفي المقابل علم رسول الله على الله على المدين صباه وشبابه، وأنّه أسيرٌ، لا يملك من أمره شيئاً، مكبّل، لا يستطيع حركةً، ولا يقول شيئاً، إلّا الحزن يعتصر قلبه...

فطال تفكيره عَيَيْ بعمّه، وهو يسمع أنينه، فأرّقه ذلك، ولما سئل عمّا به، قال عليه الصلاة والسلام:

«سمعت أنين العباس في وَثاقه»! فبادر أحدهم، فأرخى وثاقه، وعاد ليقول لرسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ له: «اذهب للسول الله عَلَيْ له: «اذهب فافعل ذلك بالأسرى جميعاً».

فعن ابن عباس أنّه قال: لما أمسى رسول الله عَيْنِ يوم بدر، والأسارى محبوسون بالوثاق، بات رسول الله عَيْنَ ساهراً أول الليل. فقال له أصحابه: يا رسول الله ما لك لا تنام؟

فقال: «سمعت أنين عمّى العباس في وثاقه»! فأطلقُوه، فسكت، فنام رسولاالله ﷺ.

#### الفداء المضاعف:

 بإسلامك، إن يك ما تذكر حقًا، فالله يجزيك به، فأمّا ظاهر أمرك، فقد كان علينا، فافد نفسك». وكان رسول الله عَيَّا قد أخذ منه عشرين أوقية من ذهب، فقال العباس: يا رسول الله، أحسبها لي من فدائي! قال: «لا ذلك شيء أعطاناه الله منك»! قال: فإنّه ليس لي مال. قال: «فأين المال الذي وضعتَ بمكة حين خرجت عند أمّ الفضل بنت الحارث، ليس معكما أحد، ثمّ قلت لها: إن أصبت في سفري هذا، فللفضل كذا وكذا، ولعبد الله كذا وكذا»؟! قال: والذي بعثك بالحقّ، ما علم بهذا أحد غيري وغيرها، وإنّ لأعلم أنّك رسول الله! ففدى العباس نفسه وابن أخيه وحليفه...

هذا في الأخبار، وأمّا في الآيات القرآنيّة، وأسباب نزولها، فهناك قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُريدُ الآخِرَة وَاللَّهُ عَزيزُ حَكِيمُ ﴾. ا

قال الشيخ الطبرسي: كان القتلى من المشركين يوم بدر سبعين، قتل منهم عليُّ بن أبي طالب الله سبعة وعشرين، وكان الأسرى أيضاً سبعين، ولم يؤسر أحد من أصحاب النبيِّ الله فجمعوا الأسارى، وقرنوهم في الحبال، وساقوهم على أقدامهم ...

قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِي أَيْدِيكُمْ مِنْ الأَسْرَى إِنْ يَعْلَمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا مِمَّا أُخِذَ مِنْكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿. ٢ قُلُوبِكُمْ خَيْرًا مِمَّا أُخِذَ مِنْكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿. ٢

واستشار رسول الله عَيْنَ عدداً من الصحابة في أسارى يوم بدر، وروى عبيدة السلماني أنّه عَيْنَ قال لهم: «إن شئتم قتلتموهم، وإن شئتم فاديتموهم، واستشهد منكم بعدّتهم». فراح كلٌّ منهم يُدلي برأيه،... واستقروا أخيراً على أخذ الفداء، وكانت الأسارى سبعين، فقالوا: بل نأخذ الفداء، فنستمتع به، ونتقوى به على عدونا، وليستشهد منّا بعدّتهم.

第三进一70

١. سورة الأنفال : ٦٧ .

٢. سورة الأنفال: ٧٠.

وكان أكثر الفداء أربعة آلاف درهم وأقلّه ألف درهم، فبعثت قريش بالفداء أوّلاً فأوّلاً...

وقال الإمام أبو جعفر الباقر اليلان الفداء يوم بدر كل رجل من المشركين بأربعين أوقية، وكان مثقالاً، إلّا العباس فإنّ فداءه كان مائة أوقية، وكان أخذ منه حين أسر عشرون أوقية ذهباً.

فقال النبيُّ عَيَّا إِنَّ ذلك غنيمة، ففاد نفسك وابني أخيك نو فلا وعقيلاً.

فقال: ليس معي شيء.

فقال: أين الذهب الذي سلمته إلى أمِّ الفضل، وقلتَ: إن حدث بي حدث فهو لك وللفضل وعبد الله وقثم؟

فقال: من أخبرك مهذا؟

قال: الله تعالى.

فقال: أشهد أنَّك رسول الله، والله ما اطلع على هذا أحداً إلَّا الله تعالى».

قال الكلبي: نزلت في العباس بن عبد المطلب وعقيل بن أبي طالب ونوفل بن الحارث، وكان العباس أسريوم بدر، ومعه عشرون أوقية من الذهب، كان خرج بها معه إلى بدر؛ ليطعم بها الناس، وكان أحد العشرة الذين ضمنوا إطعام أهل بدر، ولم يكن بلغته النوبة حتى أسر، فأخذت معه وأخذها رسول الله على منه.

قال: فكلمتُ رسول الله عَلَيْ أَن يجعل لي العشرين الأوقية الذهب التي أخذها مني من فدائي، فأبعى على .

وقال: «أمّا شيء خرجت تستعين به علينا فلا».

وكلّفني فداء ابن أخي عقيل بن أبي طالب عشرين أوقية من فضة، فقلت له: تركتني والله أسأل قريشاً بكفي والناس ما بقيت.



قال: «فأين الذهب الذي دفعته إلى أمِّ الفضل مخرجك إلى بدر، وقلتَ لها: إن حدث بي حدث في وجهى هذا، فهو لك ولعبدالله والفضل وقثم»؟!

قال: قلتُ: وما يدريك؟!

قال: «أخبرني الله بذلك».

قال: أشهد إنّاك لصادق، وإنّي قد دفعتُ إليها ذهباً، ولم يطلع عليها أحد إلّا الله، فأنا أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّك رسول الله!

#### وعوّضته السماء!

حقًا ﴿ يُؤْتِكُمْ خَيْراً مِّمَّا أُخِذَ مِنكُمْ ﴿ قيل: في الدنيا. وقيل: في الآخرة، روي عنه أنّه قال: نزلت هذه الآية في وفي أصحابي؛ كان معي عشرون أوقية ذهباً فأخذت مني، فأعطاني الله مكانها عشرين عبداً؛ كلٌّ منهم يضرب بهال كثير، وأدناهم يضرب بعشرين ألف درهم مكان العشرين أوقية، وأعطاني زمزم وما أحبّ أنَّ لي بها جميع أموال أهل مكة، وأنا أنتظر المغفرة من ربي!

وفي خبر، إن صحَّ: أنَّه لمَّا قدم على النبيَّ عَيَّا أَهُ مال من البحرين، قال له العباس: إنِّي فاديت نفسي وفاديت عقيلاً. فقال له رسول الله عَيَّا أَهُ: «خذ» فبسط ثوبه، وأخذ ما استطاع أن يحمله. فقال له العباس: هذا خير ممّا أخذ منّي، وأنا بعدُ أرجو أن يغفر الله لي. أو قال العباس: فأعطاني الله خيراً ممّا أخذ منّي، كما قال: عشرين عبداً كلّهم يضرب بهال كبر مكان العشرين أوقية، وأنا أرجو المغفرة من ربّ.

وروي أنّه قدم على رسول الله مال البحرين ثمانون ألفاً، فتوضأ لصلاة الظهر وما صلّى حتى فرقه، وأمر العباس أن يأخذ منه، فأخذ ما قدر على حمله، وكان يقول: هذا خير ممّا أخذ منّى، وأنا أرجو المغفرة.

وقدروى محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن

ر اللغ اللغ ۲۱۷

معاوية بن عار، عن أبي عبد الله الله قال: سمعته يقول في هذه الآية: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّيُّ قُـل لِّمَـن فِي أَيْدِيكُـمْ مِّـنَ الأَسْرَى إِن يَعْلَـمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُـمْ خَـيْراً يُؤْتِكُمْ خَيْراً مِّمَّا أُخِذَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ.

قال: نزلت في العباس وعقيل ونوفل.

وأسند الطبريّ إلى العباس أنّه قال: فيّ نزلت حين أعلمت رسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله ع وسألته أن يحاسبني بالعشرين أوقيّة التي أخذت منّى قبل المفاداة، فأبي وقال: «ذلك فَيْءٌ». فأبدلني الله من ذلك عشرين عبداً كلهم تاجر بهالي. عن ابن عباس: ... فكان العباس يقول: ما أحبّ أنَّ هذه الآية لم تنزل فينا وأنَّ لي الدنيا، لقد قال: ﴿يُؤْتِكُمْ خَيْراً مِمَّا أُخِذَ مِنْكُمْ.

فقد أعطاني خيراً ممّا أخذ منّى مئة ضعف، وقال: ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمْ اللَّهُ وَارجو أَن يكون قد غفر لي! وكان العباس بن عبد المطلب يقول: لقد أعطانا الله خصلتين ما شيء هـو أفضل منهما: عشرين عبداً. وأمّا الثانية: فنحن في موعود الصادق، ننتظر المغفرة من الله سبحانه!. لقد أعطاني الله خصلتين ما أحبّ أنَّ لي بها الدنيا: أنَّي أسرت يوم بدر ففديت نفسي بأربعين أوقية، فآتاني أربعين عبداً وأنا أرجو المغفرة التي وعدنا الله!

قال الرازي: ... واختلف المفسرون في أنّ الآية نازلة في العباس خاصة، أو في جملة الأساري. قال قوم: إنها في العباس خاصة، وقال آخرون: إنها نزلت في الكلّ، وهذا أولى؛ لأنَّ ظاهر الآية يقتضي العموم من ستة أوجه: أحدها: قوله: ﴿قُل لَّمَن فِي أَيْدِيكُم، وثانيها: قوله: ﴿مّنَ الأَسْرَى، وثالثها: قوله: ﴿فِي قُلُوبِكُمْ، ورابعها: قوله: ﴿يُوْتِكُمْ خَيْراً ﴾ وخامسها: قوله: ﴿مَّمَّا أَخِذَ مِنكُمْ . وسادسها: قوله: ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ هُ . فلمّا دلّت هذه الألفاظ الستة على العموم، في الموجب للتخصيص؟ أَنْ أَقْصَى ما في الباب أن يقال: سبب نزول الآية هو العباس، إلَّا أنَّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

أقول: نزلت في عموم الأسرى؛ العباس ومن أسر معه، وحتى لو أنها نزلت في العباس، فحكمها عام، وجاء التأكيد على العباس في الأخبار؛ لكونه أكثرهم نصيباً وأوفرهم حظًا فيها، فهو عم النبي على وأخذ من في الأسر؛ وأخذ منه في الفداء ما لم يؤخذ من غيره، أخذ منه أضعاف ما أخذ من غيره من الذين فدتهم قريش، فهو من يؤخذ من غيره، أخذ من أخذ من غيره من الذين فدتهم قريش، فهو من كبار أشراف قريش وأغناهم، وقد ضمن لهم الإطعام يوم بدر حين أخذ معه عشرين أوقية من ذهب؛ ليطعم بها الناس، كها ذكروا، وإن لم يتم لهم ذلك؛ لانشغالهم بالقتال، وأسرت هذه العشرون معه من قبل المسلمين، فكانت فيئًا، ولأنّه رجل موسر ضعّف عليه رسول الله على الفداء، فأخذ منه ثانين أوقية بدل أربعين أوقية، هذا إضافةً إلى أنَّ رسول الله على أمره بدفع فداء ابني أخويه، وهما عقيل بن أبي طالب ونوفل بن الحارث بن عبد المطلب، وحليفه عتبة بن عمرو .. فدفع العباس مالاً لم يدفعه غيره، وكما طلب، بن عبد المطلب، ولك هذه الأسباب، وقد يكون لغيرها، احتل العباس هذه المكانة في المسلمين. ولعل لكلّ هذه الأسباب، وقد يكون لغيرها، احتل العباس هذه المكانة في أسباب نزول هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء، وتم البارك! السباب نزول هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء، وتم المبارك! السباب نزول هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء، وتم المبارك! السباب نزول هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء، وتم المبارك! السباب نزول هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء، وتم المبارك! المباب نزوله هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء وتم المبارك! المباب نزوله هذه الآية وتفسرها... وهكذا تم الفداء، وتم الفداء المبارك! المباب نزوله هذه الآية وتفسرها المباب المبا

#### وقفة:

هذا وأنَّ ابن إسحاق لم يذكر العباس بن عبد المطلب في قائمة أسرى وقعة بدر، حين ذكر أسرى قريش يوم بدر من بني هاشم، فقال: وأسر من المشركين يوم بدر من بني هاشم، ونوفل بن بني هاشم بن عبد مناف: عقيل بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم، ونوفل بن الحارث بن عبد المطلب بن هاشم.

قال أبو ذر: ولم يذكر معهم العباس بن عبد المطلب؛ لأنَّه كان أسلم، وكان يكتم

مِثْقَاتِ الْخِلْجُ ۲۱۹

البرهان في تفسير القرآن، هاشم الحسيني البحراني؛ تفسير مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي؛
 تفسير جامع البيان في تفسير القرآن، الطبري؛ تفسير مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، الرازي: الآيتان.

إسلامه خوف قومه. ١

أقول: إنَّ هذا القول لأبي ذرينسجم مع ما ذكر من أخبار حول إسلام الرجل وهو بعدُ في مكة، وقبل الهجرة النبوية، وبالتالي قبل معركة بدر، ومن تلك الأخبار: عن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمى: أنَّ النبيَّ عَيْنَا اللهِ قال:

«اللّه مّ، إنَّ عمّي العباس حاطني بمكة من أهل الشرك، وأخذلي البيعة على الأنصار، ونصرني في الإسلام، اللّهم فاحفظه وحطه واحفظ ذرّيته من كلّ مكروه».

وفي حديث الواقدي: أنّه أسلم وأسلمت معه زوجته أمُّ الفضل، وعلى هذا يكون إسلامه بمكة قبل الهجرة؛ لأنَّ أمَّ الفضل زوجته كانت أول امرأة أسلمت بعد السيدة خديجة أمّ المؤمنين، فهي ثانية المسلمات السابقات، وفي حديث أبي رافع مؤشر واضح على ذلك. وإنّ أبا رافع كان مولَّى للعباس، فوهبه للنبيَّ عَيَّا قال: كنت غلاماً للعباس بن عبد المطلب، وكان الإسلام قد دخلنا أهل البيت، وأسلمت أمُّ الفضل وأسلمت، وكان العباس يهاب قومه ويكره خلافهم، وكان يكتم إسلامه، وكان ذا مال كثير متفرق في قومه، فخرج معهم إلى بدر وهو على ذلك.

وفي خبر آخر عن أبي رافع مولى رسول الله عَيَّالُهُ أَنّه قال: كنتُ غلاماً للعباس، وكان الإسلام قد دخلنا أهل البيت، وأسلم العباس، واعتقد البيعة لرسول الله عَيَّالُهُ على الأنصار ليلة العقبة، على قبه وقريش تطلبه.

أقول: وأنّه لم يُعلِن إسلامَه، كما يبدو، إلّا بعد أن خرج من مكة إمّا مكرهاً أو مداراةً لقومه مع من خرج من قريش وزعمائها إلى وقعة بدر الكبرى، وكان في عداد الأسرى الذين وقعوا في أيدي المسلمين، وأنّ هذا هو القول الأرجح، في إسلام الرجل، ولعلّ الذي منع ابن إسحاق أن يذكره مع الأسرى، وهو يُصدر عبارته بقوله: (وأسر من

١. انظر الطبقات لابن سعد ٤: ٦-٧؛ السيرة النبوية لابن هشام ٢: ٣، ذكر أسرى قريش يوم بدر؟
 المنتظم في تاريخ الملوك والأُمم، لابن الجوزى ٥: ٣٧.



المشركين...) هو علمه بإسلامه المذكور، وليس الذي منع ابن إسحاق كونه مؤرخاً رسمياً للدولة العباسية، فلم يُحب أن يذكر جدّهم في عداد أسرى بدر.

فابن حجر يردما وقع في رواية الواقدي من أنّه أسلم قبل بدر، ليس بصحيح؛ لأنّه شهد بدراً مع المشركين، وأسر فيمن أسر، ثمَّ فودي. ففي الصحيح أنّه قال للنبيِّ عَيَّاللهُ: إنّى فاديتُ نفسى وعقيلاً. فلو كان مسلماً، لما أسر ولما فودي. فلعلَّ الرواية بعد بدر.

وكذا الذهبي قال بعد أن ذكر الحديث: إنَّ إسناده ضعيف: ولو جرى هذا؛ لما طلب من العباس فداء يوم بدر...١

、雪山流響(三) 金田 ア

انظر التهذيب لابن حجر: رقم ٢١٤ ص ٢١٢ ص ١٢٣-١٢٣؛ وتهذيب الكال في أسماء الرجال للمزي رقم ١٣٤١ وسير أعلام النبلاء للذهبي: ترجمة العباس بن عبد المطلب؛ كتاب تهذيب التهذيب لابن حجر العسقلاني ١٣٤٦-١٢٣؛ الاستيعاب لابن عبد البر ٢: ٨١٢؛ السيرة النبوية لابن هشام ٢: ٦٢٩- ٦٣٠؛ الجامع لأحكام القرآن للقرطبي؛ وتفسير البرهان لهاشم البحراني: الآية.

## أنشطته في مكة:

عاد العباس إلى مكة بعد وقعة بدر، حين أقطعه النبيّ على في هجرته هو ونوفل بن الحارث في موضع واحد، وآخى بينهما فكانا متجاورين، كما كانا في الجاهلية شريكين في المال متحابين متصافيين... عاد ومعه كلٌّ من نوفل وعقيل؛ ليواصلوا نشاطهم في مكة، وقد أمروا بذلك؛ ليقيموا ما كانوا يقيمون من أمر السقاية والرفادة والرئاسة، وليس هذا فقط، فإنَّ الخبريقول: ولمّا رجع العباس إلى مكة، أقام بها عيناً للنبيّ على قريش، حتى إذا عزمت قريش على المسير إلى المدينة في وقعة أحد، كتب العباس على قريش، حتى إذا عزمت قريش على المسير إلى المدينة في وقعة أحد، كتب العباس بن عبد المطلب كتاباً وختمه، واستأجر رجلاً من بني غفار، وشرط عليه أن يسير ثلاثاً إلى رسول الله على فيبره أنّ قريشاً قد اجتمعت للمسير إليك، فها كنت صانعاً إذا دخلوا بك فاصنعه، وقد وجهوا وهم ثلاثة آلاف، وقادوا مائتي فرس، وفيهم سبعائة دارع وثلاثة آلاف بعير، وقد أوعبوا من السلاح، فقدم الغفاري، فلم يجد رسول الله على باب مسجد وساء يركب حماره، فدفع إليه الكتاب فقرأه عليه أبي بن كعب...

وفي خبر: ... مع رجل من بني كنانة، ومعه كتابه إلى رسول الله عَلَيْلُهُ باستعداد قريش لغزوه يوم أحد إشفاقاً من أن يصيبوا غرته. والعباس في مكة، بلغه فتح خيبر، فأعتق غلاماً له يكنى أبا زبيبة. وكان فتح خيبر في السنة السابعة هجرية.

#### هجرته:

وقبل فتح مكة في العشرين من شهر رمضان سنة ثمان للهجرة، أقبل العباس إلى المدينة مهاجراً، ولعله بهذا ختم الهجرة، إن صحَّ ما نُسب إليه عَلَيْهُ، فكتب إليه عمّ، أقم مكانك؛ فإنَّ الله يختم بك الهجرة، كما ختم بي النبوّة»!

إذن رجع العباس ومن معه من المدينة إلى مكة؛ بعد وقعة بدر، وبعد الموآخاة،

وبعد أن أدّى ما كلّف به في مكة المكرمة، هاجر إلى المدينة قبل فتح مكة، كما قال البلاذري وغيره، ولقي النبيّ عَيْلَ الله بالسقيا وقيل بالجحفة. وقيل: بندي الحليفة، وبه انقطعت الهجرة.

هاجر إلى المدينة؛ ليشهد مع النبي عَيَّا فتح مكة. وله قال النبي عَيَّا عن أبي سفيان بن حرب حين جاء مستسلماً: «أحبسه عند خطم الجبل بمضيق الوادي حتى تمرّ عليه جنود». كما يأتينا في فتح مكة. ا

# فتح مكة:

ويسمّى الفتح الأعظم، وقع في العشرين من شهر رمضان في السنة الثامنة للهجرة، فكان حدثاً كبيراً وعظيماً، وكيف لا يكون كذلك، وقد أعزّ الله تعالى به دينه حين دخل الناس فيه أفواجاً، وصارت مكة المكرمة قلعةً للإسلام.. وأذلّ به أعداءه، حين خسر المشركون معالم شركهم ومعاقل كفرهم من أوثان وأصنام راحت تُعبد قروناً من دون الله تعالى، وفقدوا قوتهم وجبروتهم؟! وفي هذا الفتح المبارك، ذكروا للعباس بن عبد المطلب مواقف، كان منها: ... حين اقترب الرسول على وإذا بأبي سفيان زعيم مكة المكرمة، ركب العباس البغلة البيضاء لرسول الله الله وإذا بأبي سفيان زعيم قريش وكبير شركهم وزعيم جندهم؛ قد خرج يتحسس أو يتجسس أخبار قدوم رسول الله الأمان من الرسول فجاء

وفي قول؛ لمّا وصل رسول الله عَلَيْ إلى منطقة «الجحفة» لقيه عمَّه العباس بن عبد المطلب، وكان قد خرج بأهله وعياله مهاجراً إلى المدينة، فاصطحبه في طريقه إلى مكة، فلمّا وصلوا وادي «مَرّ الظهران» القريب من مكة، ركب العباس بغلة

مِثَيَقَاتِ الْخِلْجُ ۲۲۳

١. صحيح البخاري، رقم: ١٩٤٨ و ٢٧٧٩ ؛ صحيح مسلم رقم: ١١١٣ ؛ المعجم الكبير للطبراني
 ٢٦: ١١ ؛ تاريخ ابن خلدون ٢: ٤٢ .

الرسول محمد عَيِّا البيضاء، وانطلق يبحث عن أحد يخبره بمقدم جيش المسلمين لفتح مكة؛ ليبلغ قريشاً بذلك؛ يحتُّهم على طلب الأمان من الرسول قبل أن يدخلها عليهم محارباً بقوة السلاح.

وكان أبو سفيان خارج مكة يتجسس الأخبار، فلقيه العباس ونصحه بأن يأتي معه؛ ليطلب لـ ه الأمـان من الرسـول فجاء معـه، ولما دخـلا عليه، قـال الرسـول الأمين مخاطباً أبا سفيان: ويحك يا أبا سفيان! ألم يأن لك أن تعلم أن لا إله إلَّا الله؟ ألم يأن لك أن تعلم أني رسول الله؟ فقال العباس: يا رسول الله، إنَّ أبا سفيان رجل يحب الفخر، فاجعل له شيئاً. فقال الرسول: «نعم، من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق عليه بايه فهو آمن، ومن دخل المسجد الحرام فهو آمن».

وفي خير: ... فخشى العباس تبلاف قريش إن فاجأهم الجيش قبل أن يستأمنوا، فركب بغلة النبيِّ عَيْنِاللهُ، وذهب يتحسس، وقد خرج أبو سفيان وبديل بن ورقاء وحكيم بن حزام يتحسسون الخبر، وبينها العباس قد أتى الأراك؛ ليلقى من السابلة من ينذر أهل مكة إذ سمع صوت أبي سفيان وبديل، وقد أبصر انبران العساكر، فيقول بديل: نيران بني خزاعة، فيقول أبو سفيان: خزاعة أذلّ من أن تكون هذه نيرانها وعسكرها، فقال العباس: هذا رسول الله عَيْنِاللهُ بالناس، والله إن ظفر بك ليقتلنَّك، وأصباح قريش، فارتدف خلفي، ونهض به إلى المعسكر، ومرَّ بعمر، فخرج يشتدّ إلى رسول الله عَيَّاللهُ؛ يقول: الحمد لله الذي أمكن منك بغير عقد ولا عهد، فسبقه العباس على البغلة و دخل على إثره، فقال: يا رسول الله، هذا عدو الله أبو سفيان، أمكن الله منه بلا عهد، فدعني أضرب عنقه، فقال العباس: قد أجرته، فزأره عمر، فقال العباس: لو كان من بنبي عدى ما قلتَ هذا، ولكنّه من عبد مناف، فقال عمر: والله لإسلامك كان أَيُّكُ: أحبَّ إِلَّ من إسلام الخطاب؛ لأنَّى أعرف أنَّه عند رسول اللهَ ﷺ وسلم كذلك، فأمر ولا الله عَيْنَ الله الله عَيْنَ العباس يحمله إلى رحله، ويأتيه به صباحاً. فلمّا أتبي به قال له عَيْنَ الله الم

يأن لك أن تعلم أن لا إله إلَّا الله»؟

فقال: بأبي أنت وأمّي، ما أحلمك واكرمك وأوصلك! والله، لقد علمت لوكان معه إله غيره أغنى عنّا، فقال: «ويحك ألم يأن لك أن تعلم أني رسول الله»؟ قال: بأبي أنت وأمّي ما أحلمك وأكرمك وأوصلك! أمّا هذه ففي النفس منها شيّ، فقال له العباس: ويحك أسلم قبل أن يضرب عنقك! فأسلم، فقال العباس: يا رسول الله، إنّ أبا سفيان رجل يحب الفخر، فاجعل له شيئاً، قال: «نعم مَن دخل دارَ أبي سفيان؛ فهو آمِنٌ...».

وفي خبر: لمّا وصل النبيّ إلى منطقة الأبواء لقِي أبا سفيان، وأعرض عنه الرسول عَلَيْ فَاصح عليُّ بن أبي طالب أبا سفيان أن يدخل على الرسول، كما دخل إخوة يوسف على يوسف، فقالوا له: ﴿ قَاللَّهِ لَقَد آثَرَكَ اللَّهُ عَلَينا وَإِن كُنّا لَخَاطِئينَ ﴾. ١

ففعل أبو سفيان، و ردّ عليه النبيُّ عَيَّالُهُ: ﴿لا تَثْرِيبَ عليكِ م اليومَ يَغْفِرُ اللهُ لكَ م وهو أَرْحَمُ الراحمينَ ﴾. ٢

وظلّ جيش المسلمين يسير إلى أن وصل إلى منطقة فيها عين ماء تُسمّى (الكديد)، أفطر عندها الرسول والصحابة؛ لأنّهم كانوا صياماً، وأكمل الجيش سيره إلى أن نزلوا بوادي فاطمة عشاءً، وأوقدوا النيران، وعيّن الرسول عمر بن الخطّاب على الحرس.

خرج العبّاس على بغلة النبيّ؛ ليرى أمر قريش، فوجد أبا سفيان خارجاً يتجسّس الأخبار، فأخذه العبّاس إلى معسكر المسلمين، وحينها رآهم عمر أراد قتل أباسفيان، والخباس أجاره، وكان صاحباً لأبي سفيان، وحضر أبو سفيان إلى النبيّ وأنكر عليه النبيّ عَلَيْنَ بقاءه على الكفر، فأسلم أبو سفيان، فقال النبيّ عَلَيْنَ (مَن دخل دارَ أبي سفيانَ؛ فهو آمِنٌ، ومن دخل المسجد؛ فهو آمِنٌ».

ن الْفِيْخ الْفِيْخ ٢٢٥

١. سورة يوسف: ٩١.

۲. سورة يوسف: ۹۲.

وفي قول: فلم ذهب لينصرف؟ قال رسولُ الله عَيْنَ الله عَالَى الله عَيْنَ الله عَلَيْنَ الله الله عَلَيْنَ الله الله عَد خطْم الجبل، حتى تمرَّ به جنودُ الله فيراها»!

قال العباس: فخرجت بأبي سفيان حتى حبسته بمضيق الوادي حيث أمرني رسول الله عليه أن أحبسه.

وفي خبر: فلم حبستُ أبا سفيان، قال: غدراً يابني هاشم!

فقال العباس: إنَّ أهل النبوّة لا يغدرون، ولكن لي إليك حاجة.

فقال أبو سفيان: فهالا بدأت بها أولاً! فقلتَ: إنَّ لي إليك حاجة، فكان أفرغ لروعي!

قال العباس: لم أكن أراك تذهب هذا المذهب.

ثم واصل العباس قائلاً: ومرت القبائل على راياتها، كلّم مرت قبيلة، قال: يا عباس من هؤلاء؟

فأقول: سليم، فيقول: مالي ولسليم، ثمّ تمرُّ به القبيلة، فيقول: ياعباس من هؤ لاء؟

فأقول: مزينة، فيقول مالي ولمزينة، حتى نفذت القبائل؛ ما تمرُّ به قبيلة إلّا سألني عنها، فإذا أخبرته، قال: مالي ولبني فلان، حتى مرَّ رسول اللهَ عَلَيْلُهُ في كتيبته الخضراء وفيها المهاجرون والأنصار، لا يرى منهم إلّا الحدق من الحديد.

فقال: سبحان الله! يا عباس، من هؤ لاء؟

قال: قلت: هذا رسول الله عَلَيْ في المهاجرين والأنصار! قال: ما لأحد بهؤلاء من قبل ولا طاقة، والله يا أبا الفضل، لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيمًا!

قال: قلت: يا أبا سفيان إنَّها النبوَّة! أو فقلت: ويحك إنَّها النبوَّة! قال: فنعم إذن!

وهنا أدرك العباس ما تنطوي نفس أبي سفيان من حبِّ للزعامة والجاه... فقال للنبعِ عَمَالَ الله الله الله الله الله عنه أبا سفيان رجل يحبُّ الفخر، فاجعل له شيئاً يكون في

المنظان المنظان ۲۲٦ قومه! فقال عَيْلِيُّهُ: «من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن، ومن أغلق عليه بابه فهو آمن »! قلتُ: النجاء (السرعة) إلى قومك!

وإن تعددت الأخبار في هذا الأمر ودور العباس فيه، إلَّا أنَّ الثابت هو أنَّ كتائب المسلمين قد مرّت عليه؛ الواحدة تلو الأخرى، متوجهةً إلى مكة، وهو يشاهدها والدهشة تتمالكه، فأثارت الرعب في نفسه، وأيقن بأنَّ خسارة قريش محقَّقة إن هي حاولت منع المسلمين من دخول مكة، في كان منه بعد أن قال له العباس: النجاء إلى قومك! إلّا أن أسرع إلى قومه قائلاً أو صارخاً بأعلى صوته: يا معشر قريش، هذا محمد جاءكم بما لا قِبل لكم به، فمَن دخل دار أبي سفيان فهو آمن! فقامت إليه هند بنت عتبة، فأخذت بشاربه أو بلحيته، فقالت: اقتلوا الشيخ الحميت (الضخم) الدسم الأحمس (الذي لا خير عنده) قُبح من طليعة قوم! فقال أبو سفيان: ويلكم لا تغرنَّكم هذه من أنفسكم، فإنَّه قد جاءكم ما لا قِبل لكم به، من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، قالوا: قاتلك الله وما تغني عنّا دارك؟ قال: ومن أغلق عليه بابه فهو آمن، ومن دخل المسجدفهو آمن. فتفرّق الناس، واحتموا بدورهم وبالمسجد الحرام... ولَّما خطب عَيْنِهُ في يوم الفتح، فقال: «إنَّ الله حرَّم مكة يوم خلق السياوات والأرض، وهي حرام بحرام الله إلى يوم القيامة، لا ينفّر صيدها، ولا يعضد شـجرها، ولا يختلي خلاها، ولا تحل لقطتها إلَّا لمنشد». فقال العباس: يارسول الله، إلَّا الأذخر، فإنَّه للقين والبيوت! فقال النبعُ عَلَيْكُ: «إلّا الأذخر فإنّه حلال».

وقال الله في خطبته حين فتح مكة: «ألا وإنَّ كلُّ مأثرة أو دم أو مال يدّعي، فهو تحت قدميّ هاتين، إلّا سدانة البيت وسقاية الحاج»، أو «ألا إنّي قد وضعتُ كلّ مأثرة ومكرمة كانت في الجاهلية تحت قدمي، إلّا سدانة البيت وسقاية الحاج». وتطلّع العباس إليهما معاً، إلَّا أنَّ الرسول الكريم عَيَّا الله السقاية، ولم يعطه السدانة، وردّ مفاتيح الكعبة إلى بني شيبة.

وفي خبر: فأمر السقاية والرفادة في يد العباس، وأقرَّ الحجابة في يد عثمان بن طلحة بن أبي طلحة بن عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصي...١

وللبحث صلة

مَيْقَاتِ الْخِجَّ

# . الدور الثقافي للحج زمن سلاطين المماليك ١٤٢هـ/ ٩٩٢٣

# الدور الثقافي للحجّ زمن سلاطين الماليك

# ۸۶۲هـ/ ۲۲۳م

د. سليمان عبد الغني مالكي

## ملخص البحث:

الحبِّ قديم بين الأمم، وهو من أقدم العبادات التي عرفتها الإنسانية، والغرض منه على كلّ حال أمر دينيٌ محض، وإن كان الاجتهاع فيه لا يخلو من الفوائد الدنيوية والمنافع الشاملة التي تزيد في رقي الأمة أدبياً ومادياً وثقافياً، وهو ركن الإسلام المجمع عليه منذ أن دعا إليه أبو الأنبياء إبراهيم الله وأقام له أول بيت وضع للناس على أساس التوحيد لله سبحانه وتعالى، وكانت العرب تؤدي هذه الشعيرة فيها بين زمن إبراهيم وإسهاعيل الله ورسالة ابنها من بعدهما خاتم النبيّين والمرسلين في وقد شكل الحج بتاريخه وأهميّته على مرّ العصور عنصراً عظيهاً من عناصر التاريخ الإسلامي. و نحدث في هذه المقالة عن الدور الثقافي للحج زمن سلاطين الماليك.

المُنْفِقِكُ الْمُنْفِقِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِيَّالِي اللهِ المِلمُولِيِّ المِلْمُ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

ويحدثنا التاريخ أن حجاج بيت الله الكريم في هذه الفترة أي زمن سلاطين الماليك كانوا يعانون ألواناً من المتاعب، ويتجشمون جميع أنواع المصاعب؛ من حيث سفرهم ومجيؤهم من أقاصي الدنيا إلى البلاد المقدّسة في كلّ عام لحجّ بيت الله الحرام، وزيارة قبر سيد الأنام علي الله في البحر، وعلى ظهور الإبل الهزيلة في البرّ. الم

ويؤكُّ د تلك المتاعب كثير من المؤرخين، فابن بطوطة حين وصل إلى عيذاب، ٢

٢. عيـذاب: مدينة على ساحل البحر الأحمر، بيوتها اختصاص، أهلها البجاة كانوا يستفيدون كثيراً من
 الحجاج والتجار، فكانوا يكرون للحجاج جلابهم مراكبهم ... وكثيراً ما كانت تغرق بالحجاج؛



۲۳۰

١. أفاد البتنوني أنَّ مصر كانت ملتقى المسلمين إلى حج بيت الله الكريم، فالأندلسي، والمغربي، ومسلمو البربر، فالسنغال، فبلاد التكرور، والسودان الغربي والشرقي إذا قصدوا السفر إلى الحبج أخذوا طريقهم إلى مصر برّاً أو بحراً، وكذلك كان يقصدها كثير من أهل الشام، والترك، والقوقاز ، وجزر البحر المتوسط، ويجتمع الكل بالقاهرة قبل شهر رمضان، ثمّ يسيرون منها إلى قوص... ثمّ... عيذاب... إلى القصير على البحر الأحمر... وكانت هذه القرية على أيدى عرب البجاه أو البجه يسكنون صحراء مصر الشرقية من سواكن الذين كانوا يتولُّون نقل الحجاج على إبلهم في صحراء عيذاب، وكانت أخلاقهم على غاية من الفظاظة لاشفقة عندهم ولارحمة، وربها بلغ بهم الأمر إلى تغيير طريق الماء على القافلة لغرض شنيع، وهو أنّ ركابها يموتون عطشاً، فيستولون على ما معهم من متاع ... وكان الحجاج يقيمون في عيذاب نحو شهر من الزمان في انتظار الفلايك السفن الصغيرة التي تحملهم إلى جدّة... وهي غير محكمة الصنع، وشراعها في الغالب من الحصير، وكان أصحابها يتعسفون في معاملة الحجّاج، فيشحنون المركب بأكثر من حمولته وكثيراً ما كانت تغرق في وسط البحر بمن عليها من الحجيج الذين يذهبون ضحية مطامع أولئك الأشرار، ومن وصل إلى جدّة وصلها... بين تحكّم الملاّح، وترّم الرياح، وانزعاج الماء، واضطراب الهواء، ولقد حبِّ من هذا الطريق في سنة ٥٧٨ هـ ابن جبير الأندلسي، فقطع المسافة بين القاهرة وجدّة في نحو شهرين ونصف قضاها في أسوإ حال بين مشقّات وأهوال ممّا هو مبيّن في رحلته، وفي سنة ٧٢٥هـ سافر ابن بطوطة من مصر إلى القصير، ولكنّه لم يجد فيها مركباً يحمله إلى جدّة مع من قصدها من الحجاج؛ لأنّ السفن أحرقت في واقعة... بين الترك وعرب البجاه ... محمد لبيب البتوني: الرحلة الحجازية، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة: ١٠٧-١٠٥.

وهو في طريق حجّه سنة ٢٥هـ وحدالحدّ ربي سلطان البُجاه في معارك حامية مع الأتراك وقد خرق المراكب، لهذا قال ابن بطوطة: "فتعذر سفرنا في البحر، فبعنا ما كنّا أعددناه من الزاد، وعدنا مع العرب الذين اكترينا الجهال منهم إلى صعيد مصر». المقدسة في تلك التي عانى منها الحجاج في طريقهم إلى بيت الله الحرام، أو الأماكن المقدسة في تلك الفترة كثيرة ومتباينة ما بين طبيعة لا ترحم من عطش وحرّ وجدب إلى هجهات الأعراب والتجار عليهم في طرقهم برّاً وبحراً، فضلاً عن متاعبهم المحدقة بهم من حكّام الحجاز وخاصة مكة وغيرها مما لا يتسع ذكره في عجالة هذا البحث، ومع كلّ هذه الأخطار التي أنز لها الزمان والإنسان على الحُجّاج لم يتوقف الحجّ، ولم يمنعهم عنه مانع مها عظم شأنه، ولذلك لم يُسمع أنّ الحجاج انقطعوا في سنة من يمنعهم عنه الأبهم كانوا يفدون من شتى بقاع العالم الإسلامي، غير مبالين في سبيل تحقيق مقصدهم إلى بيت الله الكريم، وما إن تهل الكعبة أمام أبصارهم لأول وهلة تحقي ينسى المسلم منهم جوعه، وينسى عريه، وينسى ظمأه، وكلّ أحبابه فيهتف مع عشرات ألوف الحناجر الهاتفة: (لبيك اللهمّ لبيك لاشريك لاشريك لك لل تبيك سبيك عشرات ألوف الحناجر الهاتفة: (لبيك اللهمّ لبيك لاشريك لك لل لبيك ...).

في أصغر الدنيا! وما أسرع ما تطوى بها فيها من متاعب وعقبات! فيبقى هناك أمر واحد، وشخص واحد فقط، إنسان في ثوب أبيض وبقلب أبيض... يطوف حول البيت الذي جعله الله مثابةً للناس وأمناً. ٢

مَنْقَالِثُ مِنْقَالِثُ الْمُؤْمِنُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّالِي اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

لأنّها كانت غير دقيقة فضلاً عن كونها من خوص شجر الدوم وهي دانية في عمومها، وفضلاً عن ذلك كانوا يحمّلونها أكثر من طاقتها حرصاً على المال غير مبالين بالحجاج، بل يقولون: «رد علينا بالألواح وعلى الحجّاج بالأرواح»؛ ابن بطوطة رحلته المسيّاة «تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار»، شرحه وكتب هوامشه، طلال حرب، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط ٢٠٧٢ المحمد عند ١٤١٣، إبراهيم رفعت: مرآة الحرمين ٢٠٧٢.

١. ابن بطولة، المصدر السابق: ٧٢٧١.

٢. علي بن حسين السليان، العلاقات الحجازية المصرية، رسالة ماجستير في الأداب، جامعة القاهرة مطبوعة، ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٧ م :٧٦.

وذكر بعض المؤرّخين في هذا الصدد قائلاً: ومن الغريب أنّ كلّ من يعثر بصره لأول وهلة على الكعبة تراه في دهشة كبيرة، لا لكون بصره وقع على شيء لم يتعود النظر إليه، ولكن لما يعتريه من الخشية والرهبة!! فترى هؤلاء المشاهدين تأخذهم هزة كبيرة من هذا المنظر المهيب، ومنهم من يقف لحظة في مكان المتأدب المستكين المتصاغر أمام هذه العظمة الكبرى، ومنهم من يصرخ بصوت الخوف، ولسانه يلهث بكلمات منفصلة عن بعضها، ومنهم من يجهش بالبكاء، فلا تسمع له غير نحيب يختنق معه موته، وتنقطع معه أنفاسه ... ا

هذه لمحة خاطفة من معاناة الحجّاج في طريق ركبهم، والتي حدثت أكثر في بلاد الحجاز على مدار هذه الفترة سياسيا، وحيث تطلّب موضوع البحث الإيجاز يستطيع القارئ أن يتلمّسها وغيرها من المصادر، لاسيها كتب الحوليات التي تحكي حوادث السنين، لكنّني أشرت إليها هنا في عجالة؛ لأنّ الدور الثقافي للحج خلال هذه الفترة لابدّ أن يتأثر سلباً أو إيجاباً بالعوامل السياسية والاجتهاعية والاقتصادية هذا من ناحية، ورأيت أيضاً أنّه لا يمكن أن تكون الناحية الثقافية زمن المتاعب والمصاعب والفتن والحروب بمستوى حالتها في الزمن الذي يسود الأمن البلاد والعباد ويعمّ الجميع الطمأنينة وازدهار المعيشة، لكن مع كلّ ما حدث فلم ولن تتوقف عجلة المسيرة العلمية، ولابدّ أن تسير قدماً إلى الأمام؛ لأنّ العلم دين، والله تعالى قد تكفل بحفظه في قوله: ﴿إنّا نَه خَن نزّلنا الذّكُر وإنّا له لحافظونَ ﴾. ٢

## الحج منتدى العبادات وملتقى الثقافات:

الحبّ هو ركن الإسلام الخامس لمن استطاع إليه سبيلاً، وفريضته مؤكّدة من خلال آيات الله وسنة رسول الله عَيْنِ شريطة الاستطاعة البدنية والمالية، فمن لم يجد زاد

هُ عَلَيْكُ مِنْقِلْكِ الْبِحِيْجُ

١. البتنوني، الرحلة الحجازية: ١٧٩.

۲۳۲ ۲. سورة الحجر: ۸.

أهله ونفقة حجّه فلا حجّ عليه؛ وفضلاً عن المشقات البدنية في أداء هذه الشعيرة، فهو أيضاً صوم عن النساء والفسوق والجدال، والصلاة بعد الطواف ... وفريضة الحجّ كأيّ فريضة لها أثرها البيّن في إصلاح القلوب، وتزكية النفوس وتقوية الصلة بين العباد وربّه م الأعلى من جهة، وتقوية الأواصر الأخوية بين المسلمين من جهة أخرى، ولا فرق في ذلك بين كبيرهم وصغيرهم وغنيهم أو فقيرهم ولغتهم أو ألوانهم، ومنافع الحبِّ كانت كثيرة حقَّقت ما تقفوا إليه نفس المؤمن في دنياه، وكانت مهوى فؤاده في أخراه، وما ذكرت ونكّرت وجمعت منافع في قوله تعالى: ﴿لِيَشْـهَدُوا مَنَافِـعَ لَهُمَّ. ۚ إِلاَّ لعمومها التي وسعت كلُّ منفعة تخصُّ جموع المسلمين، والتي لا تخرج بطبيعة الحال عن كونها منافع سياسية، أو اجتماعية أو اقتصادية أو ثقافية، وثمار هذه المنافع بلا شك كانت من وراء حكمة مشر وعية الحجّ الذي كان بأيامه المعدودة، وأمكنته المحدودة بمثابة منتدى عامٌّ ضمّ المسلمين من شتّى بلادهم وعلى اختلافهم، ليتدارسوا أحوالهم على مودة ووفاق، نابذين الفرقة والشقاق وكلّ السلبيات التي تحول بينهم وبين متطلبات دينهم، ومدارستهم لأحوالهم كانت مثمرة وبناءة؛ لأنَّه قـد أظلهم جمعياً موسم عظيم ذابت فيه الفوارق، وهم على لباس واحد تلبيةً للنداء الخالد في صعيد واحد، في وقت واحد، وجمع واحد، ودعاء وهتاف واحد هو: «لبيك اللهم لبيك، لبّيك لا شريك لك لبّيك، إنّ الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك لبّيك». دعاء لتلبية دعوة التوحيد في مكان هيّاً الله لإبر اهيم اليُّل وحدد له معالمه، ونهاه عن الشرك المنافي لتوحيد ألوهيته تعالى، ثمّ أمره تعالى بتطهيره من سائر النجاسات حتى يتخطّى الطائف و ن به، والعاكفون فيه، والركّع السجو د شطره بإخلاص الدين كلّه لله وحده لا شريك له، ومع هذا اللقاء الروحاني الذي يشبه لقاء الله تعالى حيث يحشر الناس إلى

مَّ مُثِيَّةً كُ الْخِيْجُ ٢٣٣

١. قال تعالى: ﴿وَأَذَن فِي الناس بالحج ياتوكَ رجالاً وعلى كلّ ضامر يأتين من كلّ فجّ عميق \*
ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام
فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير﴾. سورة الحج: ٢٧- ٢٨.

۲۳۶

ربيه م حفاة عراة لم ينس روّاد الحبّ معارفهم، بل منهم من كان يريد الحبّ وينشَطُ إليه رغبة في طلب العلم على يدعالم مشهور، انتشر صيته في كلّ مكان، وجرى ذكره على كلّ لسان، وسُمع بقدومه الحبّ في سنة من السنين. وهذه الرغبة كانت متوفرة من القديم وعبر السنين في مواسم الحبّ، ولا سيها عند طلاب العلم النجباء الذين تعودوا الأسفار حباً في الاستهاع إليهم، وتحصيل معارفهم على أيديهم، وهؤلاء كانوا كثرة قدروا العلم في أهله حقّ قدره، فأحبّوه وأحبّوا طلبه من مشاهيره النابغين في شتّى علومهم تدريساً وتحديثاً، الم وتصنيفاً.

وليس أدل على حرص روّاد العلم من أنّ بعضهم إذا فقد كتاباً ولم يستطع الوصول إليه، أو الحصول عليه نادى يوم الحجّ عليه فيخبره من علم به. ٢

ومنافع الحبّ كثيرة ومشهورة، وحديثي عن بعضها فيه إشارة إلى ما سنتحدث عنه في هذه العجالة، وهي دور الحبّ الثقافي في زمن الماليك من خلال العلماء الذين التقوا في أمكنة مشاعره المشهورة، وأزمنة شهوره المعلومة، وهذا الالتقاء كان فرصة في جمع تزامن في مكان قد لا يتوفر لبعضهم الاجتماع ببعض في غيره، "وفضلاً عن اجتماعهم

ا. كان من هؤلاء قديماً سفيان بن عينية الإمام الحجة، قال عنه الشافعي: لولا مالك وسفيان لذهب علم أهل الحجاز. ومن ألقابه: محدّث الحرم، وشيخ الإسلام، وأحد الأئمة، قال عنه الذهبي: كان خلق يحجون والباعث لهم لقي ابن عيينة، فيزد حمون عليه أيام الحج. الذهبي، تذكرة الحفاظ : ٢٦٢ وما بعدها برقم ٢٤٩؛ العقد الثمين، ٤: ٥٩١ برقم ١٣١١؛ وكان منهم أيضاً محدّث المدينة وعالمها نزيل مكة يعقوب بن حميد بن كاسب. الذهبي، تذكرة الحفاظ، ٢: ٢٦٤ برقم ٢٧٤؛ وهؤلاء ومنهم أيضاً محدّث الجزيرة أحمد ابن عبد الملك بن واقد، نفس المصدر: ٣٦٤ برقم ٤٧٤؛ وهؤلاء مع أنهم قبل هذه الفترة وما بعدها من حيث رغبة روّاد العلم في تحصيل معارفهم على مشاهير علمائهم أيام مواسم الحجّ.

مُقَالًى: ٢. بلاد الحجاز: ٢١٩.

٣. ما سقناه مستفاد من تراجم علماء تلك الفترة. راجع الفاسي، العقد الثمين ١: ٣٥٦؛ الجزري،
 غاية النهاية في طبقات القرّاء ١، عنى بنشره، براجستر أسر، بيروت، دار الكتب العلمية، ط ٢،

على رباط الدين الذي وحدهم وجمع شملهم، وعلمهم نبذ الفرقة، وإحلال المودة والرحمة بين صفوفهم، فقد تبادل كلّ منهم مع الآخر شتّى معارفه من علوم أو فنون، وإخلاصهم في تبادلهم لمعارفهم قد حوّل من أوساطهم المستفيد إلى مفيد، والعلوم المتداولة آنذاك كانت العلوم الدينية والعلوم العربية المساعدة في بيان معناها، أمّا ما عداها من علوم عقلية فقد كانت نادرة في دراستها وقلّ المشتغلون بها في مواسم الحج وغيره، وقليلاً ما يذكر المؤرخون أنّ عالماً درس الشعر، أو المنطق والفلسفة بخلاف ما عداها من علوم اشتهرت، وأليف المؤرخون تكر ارها في كلّ ترجمة لعالم. المستهر على المنطق والفلسفة بخلاف ما

وتم ا يجب أن نلفت النظر إليه أنّ مدارسة هذه المواد، سواء أكانت بالحرمين، أم الأربطة، والمدارس المجاورة للحرمين، كانت في حلقات علمية حامية ومناظرات حادة كانت تدور بين علماء أفذاذ يشهد لهم في عصر هم أقرانهم بالعلم والمعرفة، وإنّه مسجلون في مصنفات بعضهم، وهؤ لاء كانوا يبحثون في هذه الأمور، أو تلك المسائل التي تخصّ العقيدة، وكثيراً ما كان يدور حولها الجدل، وعلى الرغم حدد النقاش وطوله وشدة احتدامة إلا أنّهم كانوا يخرجون منه على وفاق لا شقاق، اعتصاماً بحبل الله المتين وسنة نبيّه الكريم صلوات الله وسلامه عليه. ٢

وكان تفاعل العلماء في حلقاتهم العلمية خلال مواسم الحبّ مستمراً وليس بجديد على هذه الفترة، بل كان قديماً منذ أن كان النبيُّ عَيْلُ فيها معلّماً. وذكر في هذا الصدد ابن جبير في رحلته قائلاً: وكان لهذا القاضى جمال الدين، " وعموماً فقد كانت لهذا

مِيْقِكُ الْمُحْدِينَ الْمُحْدِينِ الْمُعِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْد

<sup>•</sup> ١٤٠٠هـ،: ٧٩٥، وقد ذكر فيها عمر بن محمد بن عليِّ السراج الدمنه وري (ت ٩٧٥هـ)، ونشاطه كان ملحوظاً في قراءته القرآن بالحرمين، وأفاد الطلبة وكثيراً من روّاد العلم، وعلماء آخرين في الفترة نفسها، العقد الثمين ٣: ٢٠٩؛ السخاوي، الضوء اللامع ١: ٣٥.

١. ابن خلدون، المقدمة: ٤٨٨ ٤٨٤ ؛ شذرات الذهب ٥ : ٣٤٣ ؛ العلاقات الحجازية: ٢٢٤ ٢٢٣ .

٢. ابن خلدون، المقدمة : ٤٩٨ ٤٩٧ .

٣. لم يستدل على معرفته في المصادر المتداولة.

القاضي مواعظه الأكثر شمولاً، فضلاً عن دقّته في فتواه، وحكمته في استنباط الأحكام الشرعية و درء الخلاف الذي قد يقع بين جموع الحجيج، ويضيع عليهم حجّهم، وقد قام هذا القاضي في فتواه بما أرضى الجميع. ونلاحظ هذا الموقف من خلال ما رواه ابن جبير عن هذا القاضي في قوله: يا للعجب! لو أنّ أحدهم يشهد برؤية الشمس تحت ظلال الغيم الكثيف النسج لما قبلته، فكيف برؤية هلال هو ابن تسع وعشرين؟! وقد أفاض ابن جبير أكثر في توضيح عظاته وما نصت عليه الشريعة من خلال ما ذكره أئمة المسلمين، وقد أحاط ذلك بزواجره لمن شهدوا شهادات باطلة في رؤية هلال ذي الحجّة، وأفاد أنَّ هدف من شهدوا هذه الشهادة هو حرصهم على أن تكون وقفة عرفات يوم الجمعة، وبعد أن ردَّهم وجرَّح شهاداتهم، وفضح ما ذهبوا إليه حسم الخلاف من خلال ما أخبر به ابن جبير حين قال: الصعود إلى عرفة صبيحة يوم الجمعة، فيقفون عشية بها، ثمّ يقفون صبيحة يوم السبت بعده، ويبقون ليلة الأحد بمزدلفة، فإن كانت الوقفة يوم الجمعة، فما عليهم في تأخير المبيت بمزدلفة بأس، فهو جائز عند أئمة المسلمين، وإن كان يوم السبت فبها ونعمت، أمّا أن يقع القطع بها يوم الجمعة فتغرير بالمسلمين، وإفساد لمناسكهم؛ لأنّ الوقفة يـوم التروية عنـد الأئمة غير جائزة، كما أنّها عندهم جائزة يوم النحر، فشكر جميع من حضر للقاضي هذا المترع من التحقيق، ودعوا له... وانصر فوا عن سلام. ا

ومن ذاع صيته شهرة في مواسم الحج: بشير بن حامد التبريزي البغدادي الشافعي، ومن خلال ألقابه العلمية نعلم مدى فاعليته في مواسم الحجّ تعليهاً وتعلّها، وتدريساً وتحديثاً وتصنيفاً، وإفتاءً. لُقّب بشيخ الحرمين، وشغل منصب الفتوى فيهها. من مصنفاته: الغنيان في تفسير القرآن، ومناقبه جمة، قال عنه الساعي: ٢ سافر في طلب

الحيد ١٥ المنتا

<sup>.</sup> ۱. ابن جبیر، رحلته، طبعة بیروت، ۱۳۹۹ هـ: ۱٤٧ ۱٤٦.

٢. الساعي هو: تاج الدين علي بن أنجب بن عثمان بن عبد الله البغدادي السلامي، خازن مكتبة المستنصر العباسي، (ت ٦٧٤)، فأق أقرانه حفظاً، تصانيفه كثيرة منها: مشيخة بالسماع والإجازة

العلم، وسماع الحديث، وصدع بالدعوة في موسم الحبِّ، فأكرم القصّاد، وأنهل الورّاد، وجاد وزاد، وأبدأ وأعاد، وتخرج به الفضلاء، وسمعوا منه. ١

وهـؤلاء وغيرهم قد برعوا في سـائر العلـوم الدينية والعربية وبرعـوا في فنونها، وكثيراً ما فضلوا حشوها في مصنف واحد، وسوف نبسط نهاذج لبعضهم لنري كيف تألق الحبِّ لهم ثقافة وازدهاراً.

## الدور الثقافي على طريق ركب الحاج:

لقد ازدهرت الحركة الثقافية على طريق ركب الحاج ومنازله، وازدادت معارفها من خلال مشاعل نورها من العلاء والخطباء والوعاظ الذين تفاعلوا بمعارفهم وشتّى فنونهم على طرق الحجاج ومحطات نزولهم، وأعداد من ساهموا على دروب الحجاج بمعارفهم مفيدين ومستفيدين كثيرة لاتتسع لضخامة أنشطتهم هذه الصفحات الوجيزة، لهـذا اخـترت مـن كتـب حـوادث السـنين بعضـاً منهـم مكتفيـاً بإشارة خاطفة إلى بعض أنشطتهم، ويطالعنا في هذا المقام القاضي بدر الدين محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الكناني الذي حجّ عن طريق البحر مع والده لعدم تيسّر الحبِّج في البرّ في عام ٢٥٦هـ، وذكر ابن فهد وغيره ذلك بل زاد في ذلك قائلاً: وحضر وفاة الشيخ أبي الحسن الشاذلي، ٢ بحميترا من صحراء عيذاب، وصلّى

في عشرة مجلّدات، كان قارئاً بالسبع مؤرخاً، لـ ه مصنفاته في التفسير والحديث والفقـ ه، وله تاريخ اسمه الجامع المختصر في عنوان التواريخ وعيون السير، ويقع في ستة وعشرين مجلداً، ولم يصل منه سوى المجلد التاسع الذي أرخ فيه من سنة ٥٩٥هـ إلى سنة ٢٠٦هـ عنه قام بنشره د. مصطفى جواد١٣٥٣ هـ. انظر الفاسي، العقد الثمين ٣: ٣٤٤ ٣٤٣ ٢١ .

١. العقد الثمين ٣: ٣٧٥ ٣٧١ برقم ٥٠٠؛ السخاوي، التحفة اللطيفة ١ ٢٢١٥.

٢. هـ و أبو الحسن على بن عبد الله بن عبد الجبار بن يوسف الشاذلي (ت٢٥٦هـ)، المقريزي، السلوك ح ١، ق٢، ٤١٤: ؟ ابن تغرى بردي، النجوم الزاهرة ٩ : ٦٩ ٦٨ ؟ شذرات الذهب ٥ : ٢٧٨ ؟ إتحاف الورى ٣: ٨٠.

عليه البدر بن جماعة. ١

وقد تكرّرت حجات القاضي بدر الدين بن جماعه كثيراً، ٢ ففي سنة ٦٦١هـ حجّ أيضاً مع والده عن طريق البحر، " وحجته الثالثة كانت، في صحبة الركب من دمشق سنة ٦٨٣ هـ.، وبعدها كانت حَجّته مع ابنه عزّ الدين، ٤ مع ركب الحجاج من القاهرة سنة ١٧هـ، وفي سنة ٧٣٤هـ قدم ابن جماعـة مكـة مع أهلـه مجـاوراً بهـا، ومصنفاتـه وضخامة أنشطته العلمية، واشتغاله بعلم الحديث أفادت خلقاً كثيراً من الوافدين وأهالي مكة، والمدينة، ومصر وغيرها، وعلى نسقه كان ابنه عزّ الدين أيضاً في سيرته الحسنة، أثناء قضائه الذي لم يخشَ فيه سلطاناً، أفاد الفاسي بو لايته للقضاء في حياة شيوخه في ٨ من جمادي الآخرة سنة٧٨٨هـ، واستمر حتى عُزل بآخر، ثمّ أعيد، ثمّ أعرض عن ذلك؛ يقول الفاسي: ثم أنقلوا عليه بالعَود، بحيث أن يبلغا، مدير الدولة بالقاهرة حضر منزلة وبالغ في سؤاله بالعَود، فأبي وصمّم على المنع، فسئل في تعيين قـاض عوضـاً عنه، فقال: لا أتقلد. مسـموعاته كثيرة على مشـاهير العلـاء وحفاظهم من مصر ونابلس ودمشق، ومكة، والمدينة، وشيوخه بالسياع والإجازة يزيدون على ألف وثلاثهائة شيخ أفتى ودرس، وصنّف، وأثرى الحياة الثقافية بين أوساط الحجيج على دروبهم، وأمكنة مشاعرهم، وله وقع في النفوس. معظَّاً عند الخاصة والعامة بحيث بلغ من أمره أنّ السلطان الملك الناصر محمد بن قلاوون أغدق الولايات في المالك

مِنْقَالِيُ

١. ترجمته في ابن كثير، النهاية ١٤ : ١٦٣ ؛ النجوم الزاهرة ٩ : ٢٩٨ .

٢. هـ و قاضي القضاة بدر الدين محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الحموي الشافعي (ت٧٣٣هـ)، والصفدى: الوافي بالوفيات ٥: ١٨ برقم ٢٦٨ .

٣. من خلال ترجمته ذكر ابن حجر في الدرر الكامنة ٣ : ٣٦١ برقم ٣٢٦٦ أنَّه حجَّ مراراً .

٤. هـ و عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم بن جماعة قاضي قضاة الديار المصرية، وفاته بمكة سنة ٧٦٧هـ ودفين بالمعلاة بجوار الفضيل بن عياض. العقد الثمين ٥ : ٤٥٨ ٤٥٧ برقم ١٨٣٢ ؛ وذكره ابن العماد بأنّه كان كثير الحبّج والمجاورة.

٥. ذكر في شذرات الذهب ٢٠٩: ٢٠٩.

بمن يُعَيِّنُهُ وهو مع ذلك مُطَّرح الجانب. ١ وتشير كتب الحوليات إلى حجّ الخليفة المعتضد بالله أبي بكر سنة ٤ ٥٧هـ، وقد اصطحب كثيراً من العلماء منهم قاضي القضاة عـزّ الدين بن جماعـة السابق الذكر، والشيخ شهاب الدين بن عقيل وغيرهما، إضافة إلى جمع كبير من الأمراء، وهو لاء أيضاً كانت عليهم مدار الفتوى في أوساط الحجيج، وقـد وسـعت معارفهم الخليفـة والمخلـو ف وعظاً، وتو جيهـاً، وإفتـاءً، وتحديثاً وتدريسـاً على طرق سيرهم وأمكنة مشاعرهم. ٢

وقد رافق الإمام النووي الحجاج على طريقهم سنة ١٥١هـ، ومعه والده، وقد شارك كغيره في بتّ معارفه وعظاً وتحديثاً وإفتاءً بين جموع الحجيج. وقال عنه ابن كثير: كبير فقهاء زمانه، حجّ .. وكان يأمر بالمعروف وينهي عن المنكر للملوك وغيرهم. تـوفي ليلـة أربع وعشرين من رجب سنة سـتهائة وسبع وسـتين. ٣ وقد حجّ السلطان الملك الظاهر بيبرس واصطحب معه عدداً من العلماء والأمراء، وكان من العلماء قاضي القضاة صدر الدين سلمان، وفخر الدين بن لقمان، وتاج الدين بن الأثير وغيرهم... وهـؤلاء كانوا قـدوةً للحجّاج على طرقهم إرشـاداً وتوجيهـاً وإفتاءً.

يقول ابن فهد :... والسلطان طول طريقه يستفتى قاضى القضاة صدر الدين وينفعه، ٤ في أمر دينه. وقد حجّ الملك الناصر محمد بن قلاوون في سنة ٧١٩هـ

١. الفاسي، المصدر نفسه ٥: ٥٥٨.

٢. المقريزي، السلوك ٢: ٩٠٣، ق٣؛ ابن فهد، إتحاف الورى ٢٩١: ٢

٣. ابن كثير، البداية والنهاية ١٣ : ٢٧٨ ؛ ابن تغرى بردي، النجوم الزاهرة ٩ : ٢٧٨ ؛ ابن فهد، إتحاف الوري ٣: ٧٤، وذكر ابن كثير في مصدره هذا بأنه يحيى بن شر ف بن حسن بن حسين بن جمعة بن حزام الحازمي العالم محيى الدين أبو زكريا النووي، ثمّ الدمشقى الشافعي العلامة شيخ المذهب وكبير الفقهاء في زمانه. من مصنفاته شرح مسلم، الروضة، المنهاج، الرياض، الأذكار، التبيان، تهذيب الأساء واللغات، طبقات الفقهاء، وغيرها.

٤. البداية والنهاية ١٣ : ٢٥٤\_٥٥٠ ؛ شفاء الغرام ٢ : ٢٤٠ ؛ السلوك ١ :٥٨٠ ٥٨٠ ؛ إتحاف الوري٣: ۹۸ ۹۶ حوادث سنة ۲۶۷هـ.

واصطحب معه المؤيد صاحب هماه، ' وعدداً كبيراً من الأمراء وجماعة من أهله وأعيان دولته، وأشهر العلماء منهم قاضي القضاة بدر الدين بن جماعة وابنه عزّ الدين اللـذان سـبق الحديث عنهـما، ولم يمل هـؤلاء عن بـثّ علومهم وعظاً ونصحاً وإرشـاداً وانعكست معارفهم على الحجّ ثقافةً وازدهاراً. وعن هذا السلطان قال ابن فهد: وحسن له بدر الدين بن جماعة أن يطوف راكباً كما فعل النبعيّ عَيْلِاللهُ، فقال له: ومن أنا حتى أتشبه بالنبي عَلَيْهِ اللهُ...٢

وقد أفاد ابن فهد أنّه في عام ٨٢٨هـ قدم الشيخ نجم الدين الواسطي مفتي العراق صحبة الركب الشامي، وكان كغيره من علياء الركب، كشمس الدين البرماوي، " لا يملون عن التذكير بمناسك الحجّ، وأركانه، وأهمّ واجباته، ومحظوراته، وظلُّوا على ذلك في مكة، ثمّ بعد الحبّ كان مجاوراً في رحابها. ٤

هذا ولم يخل ركب الحجّاج من العلماء في سنة من السنين في هذه الفترة أو غيرها، قلـة كانـو ا أو كثـر ة، ولا أدل عـلى ذلـك مـن كثـر ة الفقهـاء الذيـن خر جـو ا مـن غيانـه،° وانضمُّ وا إلى نظرائهم من سائر الحجَّاج، واصطحبهم في موسم حجَّهم أبو العتيق أبو بكر بن الشيخ يحيى الغياني، وكانوا ثلاثمائة فقيه، ٦ يسايرونه بين أوساط الحجيج في

١. هـ و الملك المؤيد عهاد الدين أبو الفدا إسهاعيل بن الأفضل بن المظفر محمود بن المنصور محمد بن عمر بن شاهنشاه بن أيوب(ت٧٣٢هـ في الثامن عشر من المحرم)، وقد وصف بالفضل والبراعة في عدة علوم، وله كتاب المختصر في أخبار البشر، وهو من كتب التاريخ المعتبرة، (ابن تغرى بردي، النجوم الزاهرة ٩: ٢٩٢٢٩٣).

٢. السلوك ١: ١٩٧ ق ١ ؛ النجوم الزاهرة ٩ : ٥٨ ؛ إتحاف الورى ٣: ١٦٥ - ١٦٥ .

٣. هـ و محمد بن عبد الدايم بن موسى بن عبد الدايم البرماوي (ت ٨٣١هـ) ؛ الضوء اللامع ٧: ۲۸۰ برقم ۲۷۰.

يَ الله الورى ٢٠٥: ٦٢٥.

٥. غيانه: حصن بالأندلس من أعمال شنتريه، وينسب إليها هذا الشيخ، معجم البلدان ٤: ٢٢١.

٢٤٠ ٦. إتحاف الورى ٢: ٢٥٥.

ذهابهم وإيابهم، وعلى محطات طرقهم وأمكنة مشاعرهم فكانوا مشاعل نور وهداية، وفضلاً عمن ذكرنا كان هناك العلماء الأدباء كُتّاب الرحلات الذين طوفوا ببلاد المشرق والمغرب رغبة في التعرّف على البلاد والعباد، وأقام وا بمصر فترة طويلة حتى ذهابهم مع ركب الحاجّ وعودة بعضهم معه، كابن جبير في حجّ عام ٥٧٩ه عن طريق عيذاب، وابن رشيد الذي حجّ عن طريق الركب الشامي بعد زيارته لمصر سنة ١٨٤هم، وعاد عن طريق الساحل ماراً بالعقبة في العام الذي يعدّه كما هو مبيّن في رحلته. الم

وعلى نهج من سبق كان أبو القاسم بن يوسف التجيبي الذي حجّ من مصر عن طريق عيذاب سنة ٢٩٦هـ، وابن بطوطة الذي قصد الحجّ من بلده ومرّ على مصر سنة ٧٢هـ، وأراد الحجّ عن طريق البحر، ولم يتيسر له فعاد إلى القاهرة ومنها إلى الركب الشامى. ٢

وهولاء تجلّت أنشطتهم أكثر من غيرهم، فسجلوا مرائيهم عن معالم حضارة المدن، أو البلاد التي مرّوا بها، فكتبوا عن العمران، وتقصوا أحوال كلّ بلد، وعاداته، وأحواله، وتناولت أقلامهم الصغير والكبير، والأمير والوزير، واتصلوا بالسلاطين والأمراء، ولم يتركوا شاردة أو واردة إلّا سجّلوها ضمن مؤلفاتهم المسيّاة بأسهائهم، ولا شكّ أنّهم وهي التي أصبحت تراثاً إسلامياً مجيداً شاهداً على ضخامة أعماهم، ولا شكّ أنّهم مع غيرهم خلال هذه الفترة - قد أفادوا خلقاً كثيراً واستفادوا أيضاً من ثقافة هذه المدروب، ورغم قسوتها وامتدادها، وغلظة وجفوة الأعراب المحيطين بها، وعلى

9/ 118d Sign

١. حمد الجاسر، أشهر رحلات الحج: ١٩، مجلة العرب، العدد الأول، السنة الرابعة، رجب
 ١٣٨٩هـ،: ٩، وفيها ما يتعلق بمكة من رحلته المساة (ملء العيبة فيها جمع بطول الغيبة في الوجهتين الكريمتين إلى مكة وطيبة).

٢. راجع رحلته دارالتراث، بيروت، ١٣٨٨ هـ، : ٤٩ ـ. ٥، وفيها سبب رجوعه وتحوله إلى طريق الركب الشامي .

منازلها، إلّا أنّها كانت كجامعة طرق أبوابها العلماء والطلاب والتقوا في رحابها، فساهمت في تعميق ثقافة هؤلاء وأولئك وتراثهم الخالد أمامنا، نستمد منه المادة العلمية التي نبني عليها مختلف دراستنا دينية أو أدبية أو تاريخية، أو جغرافية، خير شاهد على صدق نفعهم، وجليل قدرهم في هذا الصدد، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

# ازدهار الثقافة أيام الحجّ :

تزدهر الثقافة في موسم حبّ كلّ عام من خلال مشاهير روّادها من العلاء الأجلاء وطلاب العلم النجباء الذين قدروا العلم حق قدره، فأحبّوه وأحبّوا سهاعه على أثمتهم المشهورين بنبوغهم، وعلوّ قدرهم، وسعة علومهم، وكثرة معارفهم، وهوولاء كانوا مشهورين، وشهرتهم مدركة من خلال إشارات المؤرخين عنهم كقولهم: تردد حاجّاً إلى مكة مرات، أو: حجّ وجاور بمكة سنين طويلة، أو ذيوع صيته في كلّ البلاد لكثرة حجّه ونشر معارفه على سامعيه بأسلوب ميسر شامل خال من التعقيد، فيه إثارة لانتباههم، باعث على الرغبة في طلبهم العلم عليه، أو غيره، وكانوا هداة مهتدين في إثراء الثقافة أيام الحجّ، وألسنة ناطقة من فوق منابرها يبثّون معارفها، ويذيعون أخبارها لا في مواسم الحجّ فحسب، ولكن على مدار العام وفي مكرة أنشطتهم العلمية مسموعة، أو مقروءة، أو مكروبة ولذلك كانت حلقاتهم العلمية مزدحمة أكثر بروّادها أيام الحجّ، أضف إلى ذلك أنّ ذكرهم كان عالة بأذهان روّادهم النابهين، وفضلاً عن ذلك كثرة مصنفاتهم من خلال تراجهم التي أظهرت شهرتهم، ونوعيتهم، وتنوع معارفهم، ومستوى من خلال تراجهم التي أظهرت شهرتهم، ونوعيتهم، وتنوع معارفهم، ومستوى

٢٤٢ ٢. الضوء اللامع ٥ : ١٨ من ترجمة عبد الله بن خليل بن فرج الشافعي (ت٨٣٣هـ).



ا . العقد الثمين ٣ : ٧٨ برقم ٥٨٣ من ترجمة الشيخ شهاب الدين النووي .

أنشطتهم بالنسبة للدارسين في حلقاتهم، فالطالب آنـذاك قد يكـون قارئاً، أو سـامعاً على شيخ، مقرئاً ومسمعاً لشيخ آخر في منتدى الحجّ العام، أو في علم آخر فاق شــخه فيه.

وحتى نبرز تألق الثقافة أيام الحج لابد أن نذكر عدداً قليلاً يتناسب وحجم هذا البحث من روّادها الذين شاركوا في إثرائها، ووضعوا لبنة في صرح شموخها، ومن لم نذكرهم لايقلُّون شأناً عنهم، بل قد يفوق بعضهم في إثراء هذه الثقافة البعض ممَّن ذكرنا، وهـؤلاء وأولئك كان لهم دورهم في نموّ ثقافة الحج أيام مواسمه. يمرّ بالخاطر منهم العالم الجليل مقرئ ومحدَّث لكم: عبد الله بن عبد الحق بن عبد الله بن عبد الأحد المخزومي المصري، المكنّي بأبي محمد، والملقّب بعفيف الدين الدلاصي، ٢ مسموعاته كثيرة، وإسماعاته أكثر، تلا بالروايات بعشرين كتاباً على الكمال، إبراهيم بن أحمد التميمي في سنة ٦٦٤هـ بدمشق، ومسموعاته على مشاهير علماء مكة التي جـاور بهـا جُـلّ عمـره والتـي تزيـد عـلي سـتين سـنة، فيهـا بـثّ معارفـه إقـراءً، وتحديثاً بدون أجر، تفقه أو لأبهالك، ثمّ بالشافعي، ظلّ في سنواته بمكة وهو في نشاط علمي ملحوظ، فلم يُر إلا وهو في مجلس علم، أو طواف، أو عبادة، ولا سيها مواسم الحجّ، واستفاد من فيض معارفه إقراءً وتحديثاً وتفقيهاً خلق كثير من الوافدين، والمجاورين وكان بينهم ابنه محمد، الذي تصدّر بعد والده الإقراء بالحرم، وانتشرت معارفه بين الوافدين إلى بيت الله الكريم، وامتدت حلقاته العلمية من الحرم الشريف إلى الأربطة في مواسم الحبِّ إلى أمكنة المشاعر، وسمع منه المشاهير، كالحافظ البرزالي الـذي ذكره في تاريخه: وذكر أنّه اجتمع به في عرفة وسمع بقراءاته... وفاته في مستهل صفر بمكة

١. العقدالثمين ٥ : ١٩٦ـ١٩٩ برقم ١٥٦ ؛ التحفة اللطيفة ٢ : ٤٩ـ٠ ، برقم ٢٠٢٨، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ١٤١٤هـ.

٢. الـدلاصي منسـوب إلى الـدلاص: وهـي بفتـح أوله وثانيـه بكورة بصعيـد مصر غرب النيـل، معجم البلدان ٢: ٥٥٤

وظهر الدور الثقافي للحجّ متألقاً حين انضم إليه شعلة من مشاعل نوره في موسم عام ٢٥١هم، يقول فيها ابن فهد: فيها حجّ الشيخ مجد الدين أبو البركات عبد السلام بن عبد الله بن الخضر بن محمد بن تيمية الحراني، ٢ وزوجته أمّ البدر: ٣ بدرة بنت عمّه الخطيب فخر الدين أبي عبد الله محمد بن الخضر بن محمد بن تيمية، وحدثا في ليلة الأربعاء رابع عشر ذي الحجة بفوائد ابن ماسي، ٤ من آخر جزء الأنصاري، ورباعيات الغيلانيات، ورباعيات حمزة الأنصاري، وقرئ على مجد الدين وحده مشيخة أبي البدر الكرخي، ٧ وكان ذلك بحضور الإمام شمس الدين بن سيبي المحدث.

وكان بمكة هذه السنة جمال الدين أبو الفتح نصر الله بن أبي محمد بن إلياس بن عبد الرحمن بن علي بن أحمد الأنصاري الدمشقي، وحدث بها في ثاني شوال من السنة

لم رجب 1331 هـ - ميقات الحج: ٥٣ 🏋

788

١. العقدالثمين ٥: ٦٤\_٥٦ برقم٥٦١ ؛ إتحاف الوري٣: ١٧٧ .

الحراني نسبة إلى حرّان: وهي مدينة مشهورة من جزيرة أقور، وتقع على طريق الموصل والشام، وسميت بهاران أخي إبراهيم الله الأنه أول من بناها، فعربت إلى حرّان بتشديد الراء. وقيل: إنّها أول مدينة بنيت على الأرض بعد الطوفان. قال المفسرون: إنّها المرادة في قوله تعالى: ﴿إنّى مهاجر إلى ربّى ﴾، ياقوت، معجم البلدان ٢ : ٣٢٦٣٥٠.

٣. عن ابن تيميه انظر بن رجب الحنبلي (ت٥٩٧هـ)، الذيل على طبقات الحنابلة، بيروت، دار
 المعرفة، ٢ : ٢٤٦ برقم ٥٥٩، الذهبي، العبر في خبر من غبر٥ : ٢١٢، عن زوجته بدرة ؛ المنذري،
 التكملة لوفيات النقلة ٣ : ١٣٨ برقم ٢٠١٧ ؛ شذرات الذهب٥ : ١٠٢ .

٤. وتسمى فوائد البزار في الحديث، لعبد الله بن إبراهيم بن أيوب بن ماسي ؟ كشف الظنون ٢
 ١٢٩٦.

٥. لمحمد بن عبدالله الأنصاري، أو لأبي محمد عبد الباقي الأنصاري، كشف الظنون ١: ٥٨٦.

٦. الغيلانيات، فوائد حديثية من رواية أبي طالب محمد بن محمد بن إبراهيم بن غيلان البزار
 (ت٠٤٤هـ) ؛ كشف الظنون ١ : ٥٨٨ ؛ الوافي بالوفيات ١ : ١١٩ برقم ٢٧ .

٧. هـ و أبـ و البـدر عبادبـن الوليدبن خالـد الغبري الكرخي نسبة إلى كرخ سـامراء، وفاته سـنة ٥٨ هـ
 ؟ إتحاف الـورى ٣ : ٧٣ .

بالجزء الأول من فوائد الجصاص، والسادس من فوائد أبي زرعة محمد، وأبي بكر أحمد ابني عبد الله بن أبي دجانة، والأول من فوائد أبي مسلم الكاتب انتقاء ابن فورك. كان من هؤلاء أيضاً محمد بن محمد أبو القاسم النويري القاهري، وقد أثرى المكتبة الإسلامية بمصنفات كثيرة أهمها: الغياث في القراءات الثلاثة الزائدة على السبعة منظومة، وشرح القصيدة وحجّ، وجاور بمكة، وأثرى الحياة العلمية بها،

وكان لمنصور بن الحسن بن علي القرشي الكازروني دور بارز أيضاً في نشر معارفه من خلال تفسيره للقران الكريم، وضخامة أنشطته العلمية تدلّ على تفاعله، وحسن درايته وغزارة علمه على بثّ معارفه بين روّاد العلم في هذه المواسم، وأهم مصنفاته: لطائف الألطاف في تحقيق التفسير ونقد الكشّاف، وفاته سنة ٨٦٠هـ. 3

ولا يفوتنا في هذه العجالة أن نوضّح جهود الفقهاء والأصوليين في هذه الحقبة الزمنية، والذين كان من أشهرهم: المحب أبو السعادات بن ظهيرة (ت٤٥٨هـ)، ومن أشهر مؤلفاته تنوير الدياجير بمعرفة أحكام المحاجير، والإعلام بها يتعلق بأحكام الختانين من الأحكام، وكلاهما من تأليفه، أيضاً كان منهم: على بن محمد بن إسهاعيل البيضاوي (ت٥٨٥هـ).

وقد تألُّق في هذه المواسم بمختلف أنشطته العلمية: أبو العباس أحمد بن عبد

وتوفی سنة۸٥٧هـ.٣



١. هـ و محمد بـ ن عبـ د الله بن عبـ د الله بن أبي د جانـة عمرو بن عبـ د الله بن صفـ وان النـصري، و فاته قبل سـنة ٣٦٠هـ ؛ تذكرة الحفاظ ٣: ١٠٠١ .

٢. ابن فورك، هو أبو بكر أحمد بن موسى بن مردوية بن فورك الإصبهاني ؛ الوافي بالوفيات ٨ :
 ٢١٠ برقم ٣٦٣٤ ؛ شذرات الذهب ٣ : ١٩ .

٣ . السخاوي، الضوء اللامع ٩ : ٣١ .

٤. السخاوي، المصدر نفسه ١٠٠٠ ؛ شذرات الذهب ٧ : ٢٩٧ .

٥ . السخاوي، المصدر نفسه ١ . ٤٨ .

القادر بن أحمد بن محمد بن عبد المعطي الخزرجي الأنصاري (ت٨٦٨هـ) وقد جاور بمكة وأقرأ بها: المختصر الفرعي لابن الحاجب، ومكث بمكة ما يقرب من عام، وهو لا يمل من التذكير، ونشر معارفه بين روّاد العلم في كلّ مكان. ١

وساهم أيضاً من الفقهاء عمر بن عبدالله السراج الهندي الفاف (ت٥١٨هـ) وقد جاور بمكة ما يقرب من أربعين عاماً، أفاد في أثنائها كثيراً من طلاب العلم، وأطلق عليه الفافا؛ لأنّه كان كثير النطق بالفاء، ٢

ومنهم أيضاً محمد بن أحمد بن سعيد المقدسي، ثمّ الحلبي، نزيل مكة وقاضي الحنابلة بها، ألَّف، ودرَّس، وصنَّف، ومن جملة تصانيفة: الشافي في الكافي في الفقه، وكشف الغمة لتيسير الخُلْع لهذه الأمة ونحو ذلك من سائر مصنفاته (ت٥٥٨هـ). ومن روّاد هذه الثقافة أيام الحبّ أيضاً الشيخ بهاء الدين السبكي، الذي قدم صحبة الحابّ، وجاور بمكة بعد حجّه عام ٧٧٧هـ، مسموعاته على مشاهير العلماء بالقاهرة، ودمشق فضلاً عن أبيه، درَّس، وحدَّث وأفتى من صغره، ووليّ المناصب الرفيعة، من مصنفاته: كتاب عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح للقاضي جلال الدين القزويني وغيره، وله يد طولي في العلم لم يكتمه في موسم حجّه هذا وفترة الدين القزويني وغيره، وله يد طولي في العلم لم يكتمه في موسم حجّه هذا وفترة محاورته، فضلاً عن شعره الرائق الذي كشفت عنه الحركة الثقافية في منى، ورائلا حلقتها قاضي القضاة زين الدين أبوبكر بن الحسين المراغي الشافعي، ومن طلبتها حلقتها قاضي الفاسي قراءةً وسماعاً عليه بمنى، وقد أخبر المراغي هذا بأنّه سمع قاضي

٤. هـو تمام بـن عـلي بن عبـد الكافي بـن علي بن تمام بن يوسـف بن موسـى بن تمام بن حامـد بن يحيى
 بـن عمـر بن عشـان بن علي بن سـوار بن سـليم بن أسـلم الخزرجي، كنيته أبـو حامد، ويسـمى أيضاً
 أحـد، وفاته الخميس ٧ من رجب سـنة ٣٧٣هــ؛ العقد الثمـين٣ : ٣٨٣ ٢٨ برقم ٨٦٠.



١. السخاوي، الضوء اللامع ١: ٣٥١.

٢. المصدر نفسه ٦ : ٩٨ .

٣. المصدر نفسه ٦: ٣٠٩.

القضاة بهاء الدين السبكي ينشد لنفسه بالحضرة النبوية قائماً مكشوف الرأس قصيدة نبوية، أورد الفاسي بعضاً منها في ثلاث صفحات، أولها:

وبادر ففي التأخير أعظم خشية تيقَّظْ لنفسي عن هداها تولت

بخير كتاب قد هدى خير أمّة وخير نبيِّ جاء من خير عنصر وأولهم فضلاً ونشراً إذا دعوا وآخرهم بعثأ وأوسط نسبة لك المعجزات الغُرّ لاحت خوارقاً وباهر آياتٍ عن الحصر جلّت ومنها:

كتابٌ من الله الكريم وسنة وبالقمرين النّبرين هديتَنا وكلّ نبى ما له غير قبلة يمينك وكْفاً كيف ما السحب ضنَّت على الأرض مُلقى فانطوى للمزية. ١

وصلَّيت نحو القبلتين تفرداً وعندى يمين لا يمين بأنّ في لقد نزَّه الرحمنُ ظلَّك أن يُرى

من مشاعل هذه الثقافة أيضاً شمس الدين محمد بن على سكر، قدم إلى مكة حاجاً عام ٤٩٧هـ

واستوطنها في نفس هذا العام حتى وفاته بمكة في صفر سنة ١ • ٨هـ، مسموعاته كثيرة على مشاهير علياء القاهرة والإسكندرية ودمشق، وأجيز من بعض علياء هذه البلاد، كان معنياً بالحديث والقراءات (انتصب للإقراء بالحرم الشريف عند أسطوانة في محاذاة باب أجياد، وأخذ خطوط من عاصره من أمراء مكة، وقضاتها بالجلوس عندها)، انتفع الحجاج من فيض علمه بعرفات وعظاً وتحديثاً. ٢

٢ . العقد الثمين ٢ : ٢ • ٢ • ٢ • ٢ برقم ٣٢٥ ترجمة طويلة ؛ ابن تغرى بردى، المنهل الصافي والمستوفي



١. العقد الثمين ٢ : ٣٨٦ ٣٨٦ برقم ٨٦٠، ومنه وردهذا الشعر ؛ الدرر الكامنة ١ : ٢٢٥ ؛ إتحاف الورى ٣:٤ ٣١٤.

ومن العلماء المحدّثين القراء أيضاً عبد الله بن خليل بن فرج الشافعي (ت٨٣٣هـ) حجّ وجاور بمكة أعواماً طويلةً، وخلالها كان قارئاً محدثاً بالمسجد الحرام، خاصةً أيام المواسم التي غُصّت فيها حلقاته العلمية بروّاد العلم من الوافدين، وصنّف أثناء مدّة مجاورته: تحفة المتهجد وغنية المتعبد، وفي أول ذي الحجة من عام ١٨٨هـ كانت حلقته العلمية بالمسجد الحرام زاخرة بروّاد المعرفة سهاعاً عليه، وحدث بمكة بكتاب: الذكر المطلق وهو من تأليفه. ١

ولا يفوتنا في هذا المقام العالم التقى أحمد بن على بن عبد القادر بن محمد بن إبراهيم بن محمد بن تميم بن عبد الصمد، الشيخ الإمام العالم البارع، عمدة المؤرخين، وعين المحدِّثين تقى الدين المقريزي البعلبكي الأصل، ٢ المصري المولد والدار والوفاة. مولده بعد عام ٧٦٠هـ بسنوات، ٣ ووفاته ١٦ من رمضان سنة ٨٤٥هـ، ودفين في مقبرة الصوفية خارج باب النصر من القاهرة، المقريزي إلى جانب كونه من أكابر مؤرخي العصر المملوكي، فهو عالم محدِّث فقيه، تفقُّه على مذهب الحنفية، ثمّ تحول شافعياً، وسمع بمكة الصحيحين سنة٧٨٣هـ من العفيف النشاوري، ٤ ابن سكر المذكور آنفاً وغيرهما وقد أجازه مشاهير مكة، ومن سمع عليهم، وتفقه وبرع وصنّف التصانيف المفيدة النافعة الجامعة لكلّ علم، أجمعت إشارات أقرانه على أنّـه كان ضابطاً مؤرخاً

751

بعد الوافي، ١ . ٣٩٥: ، وهامشها، تحقيق، أحمد نجاتي، ط١، دار الكتب المصرية، ١٣٧٥ هـ ؛ إتحاف الورى ٣: ٢٣٩.

١. ابن حجر، أنباء الغمر ٣: ٤٤٦ ؛ السخاوي، الضوء اللامع ٥: ١٨.

٢. ألحارة في بعلبك، تعرف بحارة المقارزة، وأصله من بعلبك، وجدّه من كبار المحدثين، تحول ولده إلى القاهرة، وولى بها بعض الوظائف المتعلقة بالقضاء، وكتب التوقيع في ديوان الإنشاء، وولد له ابنه تقى الدين هذا. الضوء اللامع ١١: ٢٢٧.

٣. ذكر السخاوي في كتابه الضوء اللامع ٢: ٢١، (مولده٧٦٦هـ بالقاهرة).

٤. موفق الدين على بن عبدالله النشاوري الزبيدي اليمني، (ت٧٩٨هـ) ؛ ابن تغري بردي، المنهل الصافي ١: ٣٩٥ وهامشها.

مفتناً معظماً في الدول، جاور بمكة في سنة ٨٣٩هـ وحدث بكتابه: إمتاع الأسماع بما للنبيِّ عَيْلِيُّهُ مِن الحفدة والمتاع في ستة مجلدات، ومصنفاته لا نستطيع حصر ها هنا، وكثرة السامعين عليه، والمنتفعين منه خاصة وعامة في مواسم الحج وغيرها لا تتسع لهم هذه السطور. ا

وقد ساهم في هذا الصدد أيضاً الحافظ بن حجر العسقلاني (ت٢٥٨هـ) من أشهر مؤرخي مصر في وقته بـ لا منازع، حجّ وجاور سنة ٢٠٨هـ، وسمع بمكة ومنى، ثمّ حبِّ سنة ١٥ هـ ثمّ حبِّ وجاور سنة ٢٤هـ، وقد حدَّث بكتابه: نخبة الفكر في حجة سنة ١٨هـ، وأفاد كثيراً من المجاورين والوافدين وحدَّث بالمسلسل سنة ١٨٢هـ وكان في حلقته المشاهير، واستفاد منه خلق كثير في منبي مثل: ٢ محمد بن عيسبي بن محمد السلامي الطائفي الذي سمع عليه بمني، ومصنفاته كثيرة منها: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة وغيره. ٣

ومن لم يكن له نظير ببلاد الحجاز تحديثاً وتدريساً وإفتاءً هو: محمد بن موسى بن على، الملقب بجمال الدين، والمكنى بأبي البركات المكى الشافعي، وكان واسع الثقافة قراءة، وسياعاً على مشاهير علماء البلاد في شتّى المعارف والفنون، فقرأ وبرع في الفقه، والأصول، والعربية، والمعاني، والبديع، والأدب وتقدم كثيراً في الحديث لجودة معرفته بالعلل وأسماء المتقدمين، والمتأخرين، والمرويات، والعالي، والنازل، مع الحفظ لكثير من المتون، ولم يكن له في ذلك نظير بالحجاز، حصل معارفه من مشاهير علماء مكة والمدينة ومصر ودمشق وغيرها، وأذن له شيخها مُسند الحجاز أبو بكر بن الحسين

١. المنهل الصافي والمستوفي بعد الوافي ٢ : ٣٩٩٣٩٤ برقم ٢١٧ ؛ الضوء اللامع ٢ : ٢١ ؛ السيوطي، حسن المحاضرة ١: ٥٥٧ ؛ شذرات الذهب٧: ٢٥٤ .

٢. الضوء اللامع ٨: ٢٧٦ وفيها ذكر وفاته سنة ٨٤٣هـ.

٣. المصدر نفسه، ٢: ٣٦؛ ابن فهد، معجم الشيخ: ٧٠، تحقيق أحمد الزاهي، مراجعة حمد الجاسر، دار اليهامة، الرياض، ١٩٨١م؛ السيوطى، حسن المحاضرة ١: ٣٦٣.

70.

المراغي في الإفتاء والتدريس، وقد سمع من الشيخ تقي الدين الفاسي سنة ١٨٨هـ وهما في طريقهما إلى المدينة عند وداي الفرع، وسمع الفاسي منه أيضاً. وفاته في ذي الحجة سنة ٨٢٨هـ ودفن في المعلاة بمكة. وتأسف الناس والفاسي عليه، وقال: وكنت عظيم الأسف عليه لما بيني وبينه من الصداقة الأكيدة، ولما يفيدني في الحديث وغيره وقل أن اجتمعت به إلا وأفادني شيئاً. ٢

وقد نمت ثقافة الحج، واتسعت معارفه أكثر بمساهمة مؤرخ مكة، وقاضيها ومحيي معالمها، ومجدد مآثرها الشيخ تقي الدين الفاسي المكي المالكي، مترجم أعيان مكة، ولادته بمكة في ليلة الجمعة ٢٠ من ربيع الأول سنة ٧٧هه، ضخامة أنشطته العلمية من مسموعاته وإسهاعاته على مشاهير علاء، مكة، والمدينة، والمدينة، والقاهرة، ودمشق وغيرها إلى العديد من الإجازات العلمية التي حصل عليها من علياء هذه البلاد لا تتحملها هذه العجالة، ويكفينا هنا أن نشير في إيجاز إلى بعض مساهمته في نحو هذه الثقافة أخذاً وعطاءً، بدأ بحفظ القرآن الكريم حتى جوده، وفي سنة ٧٨٧هه قرأ الأربعين للنووي وغيرها وعرضها وغيرها بالمدينة النبوية سنة م٨٧هه، وفي هذه السنة انتقل إلى مكة مع أسرته، وقرأ عمدة الأحكام وعرضها في سنة ٩٨٧هه، ومسموعاته على هذا النحو كثيرة، وأذن له مشاهير العلياء في التدريس والإفتاء عن طريق منحة الإجازة العلمية التي حظي بها من أشهر العلياء في البلاد التي كان يتردّد عليها كثيراً، وأكثر تردّده على القاهرة من مكة، ففي ذي القعدة سنة التي كان بالقاهرة التحصيل معارفه سياعاً على الحافظ نور الدين الهيثمي من كتابه محمع الزوائد ومنبع الفوائد وغيرها، وفي شوال من السنة نفسها ولي قضاء المالكية

١. الفرع، قرية من نواحي الرئده بينها وبين المدينة ثمانية برد، على طريق مكة. معجم البلدان
 ٢٥٢ .

٢. العقد الثمين ٢: ٢٣٤ ٣٧١ برقم ٤٦٥ ؛ ابن حجر، أنباء الغمر ٣: ٢٣٤ ؛ الضوء اللامع ١٠: ٥٦ برقم ٢٠٠ ؛ شذرات الذهب ٧: ١٦١ .

بمكة من قبل الملك الناصر فرج بن الملك الظاهر برقوق، وتوجه مع ركب الحجاج المصريين إلى مكة، فوصلها في ذي القعدة من السنة نفسها. وفي أوائل ذي الحجة قرئ توقيعه بالولاية في المسجد الحرام خلف مقام الحنفي بعد صلاة العصر بحضرة أمير الحبج المصري الأمير كزل العجمي، وغيره من أعيان الحجاج وأهل مكة. وفي سنة ١٨٨هـزار المدينة النبوية وحضر بها مجلس الإمام أبي عبد الله محمد بن أحمد الوانوغي في الأصول، والفقه، وغير ذلك، وأذن له الوانوغي في الإفتاء والتدريس، وكتب له خطه بذلك في منى في أيامها سنة ١٨٨هه، هذه صيغة الإجازة العلمية آنذاك، ومما كتبه الوانوغي في إجازته للمذكور، وبعد أن طلب اجتهاعه بعلهاء مكة قال: كان تمن اجتمعت به، وذاكرته وباحثته مراراً عديدة في مسائل كثيرة من مسائل الفقه وغوامضه، وما يتعلق بها، وتكررت أسئلته عن ذلك كلّه ومباحثه فيها، مرة بعد أخرى: السيد الفقيه الفاضل الأعدل الأكمل الجامع للصفات الفاضلة الحسيب الأصيل القاضي تقي الدين محمد بن الشيخ الحسيب الأصيل شهاب الدين أحمد بن الشيخ الحسيب الأصيل شهاب الدين أحمد بن على الفاسي، نفع الله بفوائده وعلومه الجليلة.

وقد ورد علينا بالمدينة الشريفة، وحضر معنا درس الفقه والأصول، وأبدى فيه من فوائده ومباحثه الجليلة بعلمه وفضله على طريقة أهل الفنون والمباحث، فرأيته في ذلك كلّه أهلاً للتدريس، والفتوى، والحكم، وإفادة الطالبين، مع ما جبل عليه من حسن الفهم، وحسن الإيراد، وسعة البال في البحث والمراجعة فيه.

فأوجب ذلك كلّه، الإذن له في التدريس والفتوى، وإفادة الطلبة، وحثّه على الاشتغال بذلك كلّه، والملازمة له، لينتفع به الناس عموماً، وأهل بلده خصوصاً، فإنّى لم أرّ من فقهاء المالكية بالحجاز كلّه من يقاربه في جميع ما ذكرناه نفع الله به ولا في اتصافه في العلم ولا في الفهم عن الأئمة. انتهى بنصّه باختصار من أوله وآخره. ومن جملة أنشطته أنّه درَّس للمالكية في المدرسة السلطانية الغياثية البنجالية التي

مَثَيَّاتُ مِثَيِّاتُ الْحُجُّ الْحُجُولُ الْحُمُولُ الْحُمُ الْحُمُولُ الْمُعُلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْم

تقع بالجانب الياني من المسجد الحرام، ودرَّس قبلها في المسجد الحرام، وأفتى كثيراً بداية من عام ٨٠٨هـ. شيوخه كثيرون نحو خمسائة شيخ بالسماع والإجازة، ومن تصانيفة: العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، وشفاء الغرام بأخبار البلدالحرام، والمناسك الكبرى، والمناسك الوسطى، والمناسك الصغرى، وقد أثنى على الشيخ تقي الدين الفاسي العديد من العلماء، فصاغوا تصانيفه في شعر أورد الفاسي جملة منه في خاية ترجمته بكتابه العقد الثمين، وفاته في ٣ من شوال سنة ٨٣٢هـ. ١

هذا، وقد أورد الفاسي صورة إجازته العلمية ضمن ترجمة أستاذه الوانوغي المجيز، والوانوغي هو محمد ابن أحمد بن عثمان بن عمر التونسي، المكنى بأبي عبد الله، والمعروف بالوانوغي. نزيل الحرمين الشريفين، ولد سنة ٥٩هـ بتونس ونشأ بها، وسمع بها من مسندها ومقرئها: أبي الحسن بن أبي العباس البطرني في خاتمة أصحاب الأستاذ أبي جعفر بن الزبير بالإجازة، وله منه إجازة بكل ما يرويه، أخذ العلم من مشاهير علماء تونس، كالتفسير، والفقه، والمنطق، والأصليين وعلوم الحساب، والهندسة والنحو، وكان إذا رأى شيئاً وعاه، وقرّره وإن لم يسبق له به عناية، وأعانه على ذلك شدة ذكائه وسرعة فهمه. انتقد أساطين العلم قبله، وله في هذا الصدد تأليف على قواعد شيخ الإسلام عزّ الدين بن عبد السلام الشافعي، وذكر فيه أنّه زاد فيما أصله فوائد كثيرة، وردَّ عليه كثيراً عما قاله، ذكر الفاسي ذلك قائلاً: وأوقفني على موضع من ذلك يتعلّق بفضل مكة والمدينة. فرأيت فيه ما ينتقد في مواضيع، منه ولا أبعد أن يكون فيه كثير من هذا المعنى، وله سؤالات في فنون العلم تشهد بفضله، وهي عشرون سؤالاً بعثها من المدينة يتعرف جواب علماء الديار المصرية عنها. ذكر الفاسي: فتصدى للجواب عنها يتعرف جواب علماء الديار المصرية عنها. ذكر الفاسي: فتصدى للجواب عنها يتعها من المدينة يتعرف جواب علماء الديار المصرية عنها. ذكر الفاسي: فتصدى للجواب عنها يتعرف جواب علماء الديار المصرية عنها. ذكر الفاسي: فتصدى للجواب عنها يتعرف جواب علماء الديار المصرية عنها. ذكر الفاسي: فتصدى للجواب عنها

١. العقد الثمين ١ : ٣٦١ - ٣٦٣ برقم ٣٨؛ ابن حجر، أنباء الغمر ٣ : ٤٢٩ ؛ الضوء اللامع ٧ : ١٨ ؛
 شذرات الذهب ٧ : ١٩٩ ؛ مخلوف، شجرة النور الزكية : ٢٥٣ .



شيخنا أي شيخ الفاسي قاضي القضاة شيخ الإسلام جلال الدين بن... شيخ الإسلام سراج الدين البلقيني، الذي ردَّ عليه كثيراً مما قاله فيها، ووصل ذلك للمذكور فذكر لي-الفاسي أنّه ردَّ ما ذكره شيخ الإسلام. ٢

وفت اوى الوانوغي كثيرة متفرقة في مصر والمدينة ومكة وغيرها، فأول قدومه إلى مكة كان سنة ٢٠٨ه حبّ فيها، ورجع إلى مصر، ثمّ عاد قبيل رمضان من التي بعدها إلى مكة، فجاور وحبّ فيها، ومنها إلى المدينة، ومنها إلى مصر سنة ١٨ه مه، وحبّ في هذه السنة، وحضر إلى المدينة واستوطنها، ثمّ إلى مكة بأهله سنة ١٨ه، وفي هذه الفترة لم يكتم ما أنزل الله عليه من البيّنات والهدى بل صار يذيع معارفه في أوساط الحجيج والوافدين في مواسم الحج وغيرها حتى وفاته بمكة في ١٩من ربيع الآخر سنة ١٨ه. "

ولا يفوتنا في هذا المقام أن نذكر ما أكدت به الحركة الثقافية في مكة والمدينة على يد قاضي مكة وخطيبها، وعالمها الشهير: محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن القاسم الهاشمي، العقيلي، ولادته بمكة سنة ٢٧٧ه، ومسموعاته لكثير من فنون العلم على مشاهير علياء مكة والمدينة ودمشق، أكدت معرفته، وسعة أفقه في تحصيله من العلم على أوفر نصيب رقى به أعلى الذروة، واشتهر بذلك ذكره، وبعد صيته، صار المنظور إليه في بلده، بل بالحجاز كلّه، ودرَّس، وأفتى، وناظر، وحدَّث. ولي قضاء مكة سنة ٢٧٨هه في رمضان هذه السنة، واستمر حتى وفاته، هذا فضلاً عن ولايته خطابة الحرم ونظره. وأنشطته العلمية وافرة، فقد درَّس في مدارس ملوك اليمن الثلاثة بمكة

مِنْقَاتٍ الْخِلْخِ ۲۵۳

١. هـ و عمر بن رسلان بن نصير بن صالح البلقيني، ولد سنة ٧٢٤هـ و توفي سنة ٩٠٠هـ. ابن
 تغرى بردي، المنهل الصافي والمستوفي بعد الوافي ١: ٣٩٥.

٢. العقد الثمين ١ : ٣١٠ ٣٠٨.

٣. للمزيد من التفاصيل راجع ترجمته في العقد الثمين ١: ٣١٧ ٣٠٨ برقم ٣٢، وانظر فيها المناظرات لشتى مصنفات أساطين العلم قبله، ابن حجر، أنباء الغمر ٣: ١١٤ ؛ الضوء اللامع ٧: ٣ برقم ٢٥ ؛ شذرت الذهب ٧: ١٣٨ .

408

وهي: المنصورية، المجاهدية، الأفضلية، "وهو أول من درَّس في الأخيرة، وكان يسكن بها، ولي تدريس درس بشير الجمدار، مشافهة منه، ومكان هذا الدرس بالمسجد الحرام، وقد أغفلت المصادر نوعية ما يدرس فقها، أو حديثاً، أو تفسيراً عموماً من تولوا التدريس فيه كانت أنشطتهم تدور بين مدارسة الحديث والفقه، وهذا مدرك من خلال من عملوا بدراسته كمحبّ الدين أحمد بن محمد النويري (ت٧٩٩هـ)، ٥

١. وتسمّى هذه المدرسة أيضاً المظفرية نسبة إلى ولد صاحب اليمن المظفر يوسف بن علي؛ لأنّه أقيام فيها درس حديث، انظر ترجمته في الخزرجي، العقود اللؤلؤية ١ : ٤٤ ٨٨؛ العقد الثمين ٧
 : ٨٨، وفاته سنة ٤٩٢ هـ.. وتسمّى بالنورية نسبة إلى نور الدين لقب الملك المنصور عمر بن علي بن رسول، وهو الذي قام بعهارة هذه المدرسة سنة ١٤٢ هـ، وهي بالجانب الغربي من المسجد الحرام، وهي موقوفة على فقهاء الشافعية، وقام بهذه العهارة الأمير فخر الدين الشلاح؛ العقد الثمين ٨ : ١٧٥، وعن ترجمة الملك المنصور، العقود اللؤلؤية في أخبار الدولة الرسولية ١ : ٤٤ ٨٨.
 العقد الثمين ٢ : ٣٣٩، وفاته ٩٤٤ه.

١١ المدرسة المجاهدية، عمّرها الملك المجاهد على بن داود بن يوسف صاحب اليمن سنة ٩٣٧هـ،
 وهي بالجانب الياني من المسجد الحرام، وأوقفها في ذي العقدة من هذه السنة على الشافعية.
 العقد الثمين ٢ : ١٥٨ و ١ : ١١٨ ؛ شفاء الغرام ١ : ٣٢٨ .

٣. المدرسة الأفضلية وهي نسبة إلى الملك الأفضل العباسي بن الملك المجاهد علي بن الملك المؤيد داود بن الملك المظفر داود بن الملك المنصور يوسف، وبناها جوهر بن عبد الله، المعروف بالرضوان، (ت٥٥٧هـ) وبعد مجاورته لمكة بني هذه المدرسة ولم يفدنا الفاسي بتاريخ بنائها غير ما أورده في عشر الخمسين وسبعائة. عن المدرسة انظر شفاء الغرام ١: ٣٢٨؛ العقد الثمين ١: ١١٨، وعن جوهر هذا، العقد الثمين ٢: ٤٤٨؟

٤. العقد الثمين ١ : ٣٠٠٧ برقم ٣٠٠٣ : ٥٦ برقم ٥٦٢ ؛ المقريزي، السلوك ٣ : ٥٢٧ - ٥٢٧ ق ٢
 ؛ ابن حجر، الدرر الكامنة ١ : ١٥٣ برقم ٥٠٥ ؛ إتحاف الورى ٢ : ٣٤٥ .

٥. نجم الدين محمد بن محمد بن محب الدين أحمد الطبري، قاضي مكة ومفتيها، كان أديباً ناظماً ناشراً، (ت ٧٣٠هـ) ؛ ابن تغرى بردي، المنهل الصافي ١: ٣٢٥ وهامشها، ضمن ترجمة جدّه المحب الطبري رقم ١٨٤.

وعـزّ الدين محمـد بن أحمـد النويـري (ت٠ ٨٢هـ)، وهمـا وغيرهمـا كانـوا مـن أتبـاع المذهب الشافعي، وأنشطتهم كانت ملحوظة في عملهم بنشر الحديث وفضلاً عن ولايـة كـال الدين أبي الفضـل النويري بدرس بشـير، فقـد درس الفقـه للملك الأشرف شعبان صاحب مصر، وبذلك جمع هذه الوظائف ولم تكن لأحد من قبله من قضاة مكة، وبعضها لم يكن إلاَّ في زمنه، ذكره المؤرخون كثيراً بسعة يده الطولي في فنون من العلوم مع الـذكاء المفرط، والفصاحة والإجادة في التدريس، والإفتاء والخطبة، ورجاحة عقله عند عامة الناس وخاصتهم، أضف إلى ذلك كثرة تواضعه، ومروءته مع الفقراء والأعيان الواردين إلى مكة، وتوفى أبو الفضل النويري الثلاثاء ١٣ من رجب سنة ٧٨٦هـ).٢

وأشرقت ثقافة الحجّ بنور ربّها حيث انضم إلى لوائها رائد من روّاد نهضتها زاد من رصيدها واسترشدت بشتى معارفه وتباين علومه تصنيفاً، وإقراءً، وإسهاعاً، يعرفه أهل الحجاز لمجاورت للحرمين الشريفين، أشار إليه من أثني عليه من أقرانه بأنَّه الإمام أبو السيادة عفيف الدين، عبد الله بن أسعد بن على ابن سليمان اليافعي اليمني، نزيل مكة، ولادته سنة ٦٩٨هـ وحجّ سنة ٧١٧هـ، وكان عارفاً بالفقه، والأصول، والعربية، والفرائض، والحساب، وغير ذلك من فنون العلم، سمع على مشاهير علماء مكة، فقرأ الكتب الستة على الشيخ رضي الدين الطبري خلاشين سُنن ابن ماجة وغيرها، وسمع على القاضي نجم الدين الطبري، "مسند الشافعي، وفضائل القران لأبي عبيد،

١. هو لأبي إسحاق إبراهيم بن على الشيرازي، الفقيه الشافعي المشهور، فرغ من تأليفة سنة ٤٥٣هـ، وتوفي سنة ٤٧٦ هـ، ابن تغرى بردى، نفس المصدر والجزء والصفحة هامش. ١٠.

٢. ذكر محقق الفاسي فؤاد سيد في العقد الثمين ٥: ١٠٥، أنَّ عنوانه: مرهم العلل المعضلة في دفع الشبه و الردِّ على المعتزلة بالبراهين والأدلة المفصلة، مختوم بعقيدة أهل السنة المفضلة، طبع الكتاب بالهند سنة ١٩١٠م.

٣. هـ و كتاب مشهور عنوانه: مرأة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة حوادث الزمان، مطبوع في أربعة محلدات.

وغيره، وبحث عليه الحاوي الصغير في الفقه، والتنبيه. أوقال الفاسي: وكان يقول أي نجم الدين الطبري في حال قراءتي للحاوي: استفدت معك أكثر مما استفدت معي، قال: ويقول في: قد أقرأت، أو قرأت هذا الكتاب مراراً ما فهمته مثل هذه المرة، ولمسافرغت من قراءاته، قال في جماعة حاضرين: اشهدوا على أنّه شيخي فيه...

مصنفاته كثيرة في فنون العلم: دينية، وعربية، وعقلية، ذكر الفاسي وغيره أنّها: تشتمل على قريب عشرين علماً، منها: المرهم، لا وكتاب في التاريخ، وكتاب في أخيار الصالحين يسمّى روض الرياحين، وغير ذلك، وتفاعل اليافعي بمعارفه ومصنفاته مع جهابذة العلماء أيام الحجّ في مكة وأمكنة المشاعر. ومناظراته مشهورة مع أساطين العلم والمعرفة، حكى الفاسي كثيراً منها، ما أورده عن: القاضي شهاب الدين أحمد بن ظهيرة يحضر مجلسه لسماع الحديث، فانجر الكلام إلى مسألة من مسائل التمتع في الحجّ، فاختلف فيها رأيه ورأى الشيخ اليافعي... وغيرها أثنى عليه غير واحد من مشاهير العلماء، وأفادوا أنّه: إمام عالم مُتفنِّن يُسترشد بعلومه ويُقتدى، وعَلَماً يُستضاء بنوره ويُهتدى، وأنه إمام علمه يُقتبس، وبركته تُلتمس، كان فريداً في العلم والعمل، مصروفاً إليه وجه الأمل، فضيل مكة وفاضلها، وعالم الأباطح وعاملها، تردد عشر سنوات بين الحرمين الشريفين متألقاً في سماء هذه الثقافة، ومع هذه الأسفار وغيرها في سائر الأقطار لم تفته حجّة في هذه السنين. وفاته ليلة الأحد ٢٠٠٠ من جمادى الآخرة سنة ٢٠٧هـ بمكة، ودفن بالمعلاة.

ساهم أيضاً شيخ اليافعي السابق محمد بن محمد بن أحمد الطبري بسائر أنشطته العلمية سياعاً وتحديثاً وتصنيفاً، ومناظرته من خلال حلقاته العلمية في مواسم الحج حامية حادة بين مشاهير علياء العالم الإسلامي، وترجمته مشحونة بهذه المناظرات

١. العقد الثمين ٥ : ١٠٤ ـ ١١٥ و٢ : ٢٧٦ ـ ٢٧٦ برقم ١٤٨٦ و ٣٨٥ ؛ الدرر الكامنة ٢ : ٣٥٢ برقم العقد الثمين ٥ : ١٩٣٠ و ٢٥٢٠ برقم ١٤٨٦ و ٣٨٥ ؛ إتحاف الورى ٣ : ١٩٣٠ .

٢٥٦ ٢. إتحاف الورى: ٣٠٧.

ذكرها يطول، ولكنّها بشكل عام أثرت الدور الثقافي في مكة، وأمكنة الحجّ. وفاته في من جمادي الآخرة سنة • ٧٣هـ بمكة.

وممّا سبق يتأكد لنا أنّ مواسم الحبّ في بلاد الحجاز قد وسعت علماء ها من مختلف البلاد الإسلامية، فمكة كانت تمثّل المنتدى العام لجموعهم، والمدينة بها قبر سيد المرسلين على وكلّ منها بلا شكّ كانت كجذب لمختلف العلماء، وزاد رصيدها سنوياً من العلماء الذين حبّوا، وفضلوا المجاورة للحرمين لذلك قصدهما مئات العلماء، وقلّها خلا عام من عالم شهير بالحرمين يأخذ عنه شباب الأمة وشيوخها من راغبي العلم في هذه البلاد، أو القادمين إليها وهؤلاء بعد مناسكهم كان يعود أكثرهم إلى بلاده هائئاً بها حصله من معارف وخبرات قلّها توفّرت في بلادهم، فيعاود أغلبهم الكرّة مرة، بل ومرات ومرات لضاعفة ثوابهم في أرض أنعم الله عليها بمضاعفة أجر من أحسن عملاً، بينها يطيب لبعضهم بعد حبّه البقاء مجاوراً بالحرمين هائئاً بأنعم الله، بل فضل بعضهم عدم العودة، واستمر في مجاورته بمكة، أو المدينة، أو هما معاً، وشكل على مرّ العصور نسيجهها، وقد ساعد هؤلاء وأولئك بشكل أو بآخر في إثراء وشكل على مرّ العصور نسيجهها، وقد ساعد هؤلاء وأولئك بشكل أو بآخر في إثراء

\* \* \*



### مناجاة الراجين

ياربي الغفار أنت الساتر ذو المنّ والغفران أنت القادر معطٍ ومعطٍ مسلمٌ أو كافر قد كان في بسط الموائد ناصر قد كان في الإعطاء حقاً ماهر هـو رازق هـو جابـر هـو كاسر يا قامع الكفار أنت القاهر أنت الذي يوم القيامة غافر يا محيى الأموات أنت الحاضر فهو الذي يرجوك أنت الساتر

يامن عميمٌ عفوه فيمن عصي هو رازق الطفل الصغير بجوده هو منعم الشيخ الكبير بلطفه يا من جميع الكائنات لنفسه أنـت الذي مـن كافرين سـتنتقم أرجـوك يـا غفار مولايَ سـيدي يا حاكم يوم المعاد بقدرته «مقـدادٌ» عبدُك قدعصي في جهله

\* \* \*



# Abstracts

### Culture of Hajj...

By: Dr. Soleyman Abdolgani Maleki.

### **Abstract:**

Hajj is a primordial phenomenon among different nations and it is one of the oldest religious rituals that humanity may know about. The very purpose of Hajj is purely religious; however, the society would enjoy literary, financial and cultural benefits that consequently would lead to the promotion of the values' uplift. It is as well a fundamental tenet in Islam since the coincidence of general call of Abraham and constructing what is named as House of God (*Ka'ba*) which is basically a symbol of Divine Unity. Up until the prophecy of last messenger, Prophet Muhammad, Arabs profoundly exercised Hajj. Indeed, Hajj having a great history and significance through times, founded a magnificent element of Islamic history. Today, the pilgrims (Hajis) would endure many hardships and undergo numerous difficulties.



### Personalities of Harramein Al-Sharifein

### Abbas Ibn Abd Al-Motallib

By: Mohammad Soleyman

#### Abstract:

Abbas son of Abd Al-Motallib left a great influence in the history of Islam in a number of occasions including those of which related exclusively to the house of God and servitude of its pilgrims. He was of great honor and high rank among people of his tribe from a social and financial perspective. Accordingly, his reputation as a courage, experienced and well-intended person labelled him as a successful businessman in Mecca. From a literary point of view he was wise enough to read poetry and give lectures.

History belongs to him and his responsibilities about holy Ka'ba (house of God). One is able to read his history with all who surrounded him and with prophetic message during his lifetime in Mecca and Medina. There are few people like him with such an extension of multitude phases and stages of their life.

It all refers to his nurture in a dignified Meccan Hashemi house. He is known for good temperance, dignity and understanding. Everyone would know him of a great social rank among Quraish tribes. It also refers to his power, deep sight and all-pervasive ideas that were originated in his longterm experience during 90 years of living.

spiritual, moral and social bounties as well as deep understanding of (the value) of holy house and its secrets. We would obtain a good track of all these benefits through recitation of Quranic verses and prophetic narrations and the sermons of Ali ibn Abi Talib and other Imams.

## Monotheists, worshipers, seekers

### The mother of all settlements (Umm Al-Qura)

By: Mohsen Al-Assadi

### Abstract:

There are many principles and rulings in Mecca that Allah (S.T) is fully aware of them and their meanings. It is mentioned in Holy Quran that "He will not be questioned as to that which He does, but they will be questioned". There are as well numerous purposes; many great bounties in both this world and resurrection that pilgrims and delegates of this holy house would enjoy. They are altogether relevant to the very existence of the Ka'ba and other sanctuaries nearby. Holy Ka'ba is equipped with many effective outcomes that one embraces while visiting it including spiritual, moral and social renovations; therefore, he would be able to contribute to the formation of a divine project (structure) that once prophet Ibrahim his family i.e. prophet Ishmael and Hagar were ordered by divine command to build His eminent house. These honorable three persons initiated the construction of the house so that other right-doers would follow them. This is the house constructed and purified for these people that is marked for God Himself as a sign of honor, dignity and prominence: "...and We imposed a duty upon Abraham and Ishmael (saying): purify my house for those who go around and those who mediate therein and those who bow down and prostrate" (2.125) and also "...and purify My house for those who make the round (thereof) and those who stand and those who bow and make prostration" (22.26). As monotheists and worshipers in all times who seek the mother of all settlements (Mecca) they are praised and included in the supplication of the Prophet Ibrahim to his Lord "...So incline some hearts of men that they may yearn toward them...". This is why they find out security, tranquility and countless favor.

Let us live together under the umbrella of such a mercy to seek therein

263

### **Muhammad Prophet's -Ethics**

By : Al Hosseini Aalmojadded Ashirazi

### Abstract:

The following remarks are about Prophet Muhammad's noble virtues and contain his prominent moralities about eating: There are several narrations about prophet's way and place of sitting. There are several narrations regarding the way he would eat; several narrations related to the bread he would use; a chapter about his main food, a chapter concerning his habit as making ritual ablution while eating; a chapter about the prophetic custom when finishing the food and putting it aside; a chapter about his plate, mug and pan of food; and finally a chapter narrating fruits and drinks he would consume.

By: Mohammad. Hossein. W. Raad

### Abstract:

Slaughter (*Zibh or Nahr*) is one of the rituals in Hajj and there are special preconditions for it some of which all Muslims agree upon. For instance, the due animal should be one of common following ones: camel, cow and sheep or goat. The very slaughter should take place in *Mina* in a religious holiday namely *Eid Al-Azha* till three days afterwards. It is also a must that the animal be healthy and verified. These are some of regulations that all scholars have consensus over, but the very substance of the defect (in animal) and that to what level of defect is forgivable and whether it is possible to slaughter (the animal) up until the last days of the month (*Zihaj*) in a place other than Mina and lastly if it's possible to cosume the meat or not. There are numerous ideas and debates among Islamic denominations. The cause to the emergence of such confusions are varying quotations and divergent deductions based on Quran, traditions, jurisdictions and parables.

whether the prohibition of swear or oath to God<sup>1</sup> is specified to the case of debate and quarrel or if it is a general rule. Secondly, the question is that whether the subject and instance for prohibition is each individual part or the whole combination of the words. The answer to the first question is that one is not permitted to swear to God only in the case of debate or any sort of challenge. The second question is also replied by saying that it is enough to form swear by indicating every single part while quarreling.



### Two Issues concerning Hajj

By: Ali Fazil Al-sadadi

### **Abstract:**

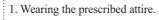
There are two issues regarding the prohibited acts in wearing "*Ihram*"<sup>1</sup>. Firstly, it is forbidden to breathe and smell any kind of fragrant flowers, plants or perfumes. Secondly, it is also unlawful to debate or quarrel.

The present research investigates variant opinions in regards to these two unlawful acts with all their reasoning and rebuttal. In fact, the conclusion about the first issue, namely *smelling*, is the explicit prohibition of breathing and using any perfumes or fragrant plants. It is relevant to a fully comprehensible reason that is an authenticated quotations of *Abdollah Sanan* and trustworthy traditions of *Hariz*. Both narrations are explicit in signifying prohibition (*Hurmah*) while, on the contrary, there are semantically incomplete controversies to unlawfulness of smelling; so that one would not be able to imply reprehension (*Makruhiah*).

It is actually based on two general principles first of which is the authenticity of Hariz when quoting from Imam Sadiq (A.S) even if the very quotation is ambiguous between *Irsal*<sup>2</sup> and *Isnad*<sup>3</sup>. Second principle is the popularity of implication of reprehension in the context that is implicitly signifying prohibition; only if those reasons for permissibility, on the other side, are clear and explicit. It mainly refers to priority of explicit reasons (*Nas*) over implicit ones (*Zahir*).

Second Issue contains two different aspects: firstly, it should be discussed





<sup>2.</sup> Discontinuity of chain of narrators.

<sup>3.</sup> Successive chain of narrators.

In His name

Miqat¹ Al-Hajj

Month of Rajab 1441

Year 27 No 53

Type: semi-annual

Scientific journal of cultural, historical, political, and social affairs in Hajj

ISSN: 2538-1733

<sup>1.</sup> A sacred boundary near Mecca which is almost the beginning of rituals.