

# سفيد



#### ملاحظات:

يرجى من العلماء والمحققين الأفاضل الذين يرغبون في التعاون مع المجلة أن يراعوا عند إرسال مقالاتهم النقاط التالية:

- ١. أن تقترن المقالات بذكر المصادر والهوامش بدقّة وتفصيل.
- ۲. أن لاتتجاوز المقالة ٤٠ صفحة وأن تكون مضروبة على الآلة الكاتبة
   إن أمكن أو أن تكتب بخط اليد على وجه واحد من كل ورقة.
- ٣. أن تكون المادة المرسلة للنشر في المجلة غير منشورة سابقاً وغير مرسلة للنشر إلى مجلة أخرى.
- ٤. تقوم المجلة بدراسة وتقييم البحوث والدراسات المقدمة إليها، ولها الحق في صياغتها وتعديلها بما تراه مناسباً مع مراعاة المضمون والمعنى.
- ٥. يعتمد ترتيب البحوث والمقالات في المجلة على أسس فنية وليس لأسباب أخرى.
- ٦. تعتذر المجلة عن إعادة المقالات إلى أصحابها سواء أنشرت أملم تنشر.
- ٧. المقالات والبحوث التي تنشر على صفحات الجملة تمثّل وجهات نظر
   وآراء كتّابها.
  - ٨. ترسل جميع البحوث والمقالات على عنوان المجلة.
- 9. ترحّب إدارة التحرير في مجلة «ميقات الحج» بملاحظات القــراء الكرام ومقترحاتهم.



## الهيئة العلمية:

شاحة المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني
 شاحة الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي
 شماحة الشيخ محمد القايني

## المدير المسؤول:

السيد علي قاضي عسكر

مدير التحرير:

محمدعلي المقدادي



مسائل الحج وسبب كثرتها

### نقد وإجابة

آية الله الشيخ جعفر السبحاني

قرأنا في أحد المواقع إشكالاً حول الحديث المتعلق بالحج، وهو مارواه بكير ابن أعين عن أخيه زرارة، قال: قلت لأبي عبدالله الميلاني: جعلني الله فداك! أسألك في الحج منذ أربعين عاماً فتفتيني؟ فقال: «يازرارة بيت يُحج قبل آدم الميلا بألفي عام تريد أن تفنى مسائله في أربعين عاماً». والرواية كالصحيح حسب مصطلح أصحابنا

١. من لايحضره الفقيه ٢: ٥١٩.



في تقسيم الروايات.

#### ومحاور الإشكال كالتالى:

أولاً: كيف يقول زرارة: أسألك في الحج منذ أربعين عاماً، مع أنّ إمامة أبي عبدالله التّبالله لم البّاقر عليم الله عاماً، لأنه تولّى الإمامة بعد وفاة أبيه الإمام الباقر عليم الله عام ١١٤هـ. وتوفي عام ١٤٨هـ؟

ثانياً: أنّ الإمام يجيب بأنّ البيت يحج قبل آدم بألفي عام، وهذا لايكون جواباً على سؤال السائل، أعني ماهو السبب لكثرة الأسئلة في الحج؟

#### والجواب عن الأمر الأول بوجهين:

أمّا أولاً: فإنّ التعبير بأربعين عاماً ربّما يكون كناية عن كثرة الأعوام وإن لم تكن بالدقّة أربعين عاماً، وهذا أمر رائج، فإنّ الإنسان إذا عاش مع آخر أعواماً كثيرة ربّما يعبر عن مدة حياته معه بأربعين عاماً وإن كان بالدقّة أقل، ولايوصف بالكذب.

وثانياً: فإن الإمام الصادق الثيلا وإن كان تولّى أمر الإمامة بعد وفاة أبيه، ولكنه كان مورد اهتمام لأبيه فربما كان يرجع الناس إليه ليسألوه. ويشهد على ذلك أن عبدالملك بن مروان بعث إلى عامله في المدينة أن وجِّه إلي محمد بن علي بن الحسين ولاتهيجه ولا تروعه، واقض له حوائجه، وقدكان ورد على عبد الملك رجل من القدريّة، فحضر جميع من كان بالشام فأعياهم جميعاً، فقال: ما لهذا إلا محمد بن

القدري في الأخبار يطلق على الجبري والتفويضي، والمراد في هذا الخبر هو الثاني وقد أحال
 كل من الفريقين ماورد في ذلك على الآخر وقد ورد في ذمهم أحاديث كثيرة في كتب الفريقين مثل
 قوله عَمَالَيْهُ: «لعن الله القدرية على لسان سبعين نبياً». وقوله عَمَالَيْهُ: «القدرية مجوس أمّتي».



علي، فكتب إلى صاحب المدينة أن يحمل محمد بن علي إليه، فأتاه صاحب المدينة بكتابه فقال له أبوجعفر المنيلا: «إني شيخ كبير، لا أقوى على الخروج وهذا جعفر ابني يقوم مقامي، فوجهه إليه فلمّا قدم على الأموي ازدراه لصغره وكبره أن يجمع بينه وبين القدري مخافة أن يغلبه، وتسامع الناس بالشام بقدوم جعفر لمخاصمة القدرية، فلمّا كان من الغد اجتمع الناس بخصومتها؛ فقال الأموي لأبي عبدالله المنيلان إنه قد أعيانا أمر هذا القدري وإنمّا كتبت إليك لأجمع بينك وبينه فإنّه لم يَدَع عندنا أحداً إلا خصمه. فقال المنيلان «إن الله يكفينا». قال: فلمّا اجتمع وا قال القدري لأبي عبدالله المنيلان بل عمّا شئت، فقال له: إقرأ سورة الحمد. قال: فقرئها وقال الأموي لأبي عبدالله إليالان يعبد وإياك لله تبارك وتعالى: ﴿إياك نعبد وإياك نعبد وإياك نستعين ، فقال له جعفر النيلان «قف من تستعين وما حاجتك إلى المعونة؟ إنّ الأمر اليك، فبهت الذي كفر والله لايهدي القوم الكافرين». أ

فالحديث يكشف أنَّ الإمام جعفر الصادق على الحَجَّ من الأسئلة في حياة أبيه، ومن الممكن أنَّ زرارة سأله بعض مايرجع إلى الحجَّ من الأسئلة أيام حياة أبيه.

وأمَّا الجواب عن السؤال الثاني فكلام الإمام يتضمَّن أمرين:

أمّا الأول: فقوله: «بيت يحج قبل آدم بألفى عام»، فليس الإمام منفرداً في

۱. استخف به.

٢. تفسير العياشي ١: ٢٣\_٢٤؛ بحارالأنوار ٥: ٥٥.



نقله، فقد أخرجه الشافعي في مسنده، عن ابن أبي لبيد عن محمد بن كعب القرظي أو غيره، قال: «حج آدم التيلاني فلقيته الملائكة، فقالوا: بَرَّ نُسكك آدم لقد حججنا قبلك بألفى عام». ٢

وأخرجه البيهقي أيضاً في سننه، "وفي «شعب الإيمان» عن أنس بن مالك أن رسول الله عَلَيْ قال: «كان موضع البيت في زمن آدم المَيْ شبراً أو أكثر عَلَماً فكانت الملائكة تحج إليه قبل آدم، ثم حج آدم فاستقبلته الملائكة، فقالوا: يا آدم من أين جئت؟ قال: حججت البيت، فقالوا قدحجته الملائكة من قبلك».

وأمّا الثاني: أي كيف أجاب الإمام عن سبب كثرة الأسئلة حول الحج بقوله: «بيت يحج قبل آدم بألفي عام»، فتظهر حاله بالتدبّر فيما ورد من غير من واحدة من الروايات وهو أن الله تعالى أدخل بعض سنن أنبيائه في مناسك الحج عبر قرون وفرضها على العباد وهذا صار سبباً لوجود الأسئلة الكثيرة في أمر الحج فلذلك جعل الإمام أبو جعفر التيلا سبب كثرة الأسئلة كون البيت يحج بألفي عام حيث تواردت الأحكام من قبل سائر الشرائع على الحج عبر قرون فصار ذلك سبباً لوجود كثرة الأسئلة فيه، ويدل على ذلك مايلى:

ا\_ ماأخرجه أبو داود وغيره عن يزيد بن شيبان، قال: أتانا ابن مُربع الأنصاري ونحن بعرفة في مكان يباعده عمرو عن الإمام فقال: إما إني رسول الله على الله على أرث من إرث رسول الله على الله

١. مسند الشافعي، ترتيب سنجر، ٢: ١٧٠.

٢. سنن البيهقي ٥ : ٢٨٨.

٣. المصدر نفسه.

٤. شعب الإيمان، للبيهقي ٥: ٤٤٩؛ وفي سننه الكبرى ٥: ٢٨٨.



أبيكم إبراهيم». رواه الترمذي والنسائي وابن ماجة وصحّحه الألباني. ا

7\_ ما رواه البخاري، في وجه سعي الناس بين الصفا والمروة وقال راوياً عن ابن عباس في قصة وضع إبراهيم المنالا زوجته هاجر وابنه إسماعيل عند البيت، حتى إذا نفد ما في السقاء عطشت وعطش ابنها، وجعلت تنظر إليه يَتَلَوَّى، أو قال: يَتَلَبَّطْ، فانطلقت كراهية أن تنظر إليه، فوجدت الصفا أقرب جبل في الأرض يليها، فقامت عليه، ثم استقبلت الوادي تنظر هل ترى أحداً فلم تر أحداً، فهبطت من الصفاحتى بلغت الوادي رفعت طرف درعها، ثم سعت سعي الإنسان الجهود حتى جاوزت الوادي، ثم اتت المروه فقامت عليها ونظرت هل ترى أحداً، ففعلت ذلك سبع مرات.

قال ابن عباس: قال النبي عَلَيْهُ: «فذلك سعى الناس بينهما». رواه البخاري. ٢

إن للإمام الصادق التيلا مقاماً رفيعاً بين الفقهاء منذ شبابه في بيان مسائل الحج"، وقد روى مسلم في صحيحه حديثاً مفصّلاً عن الإمام التيلا يصف فيه أكثر مناسك الحج"، وكأن هذا الحديث هو العمدة عند الفقهاء في بيان مناسك الحج"، قال الزيعلى في «نصيب الراية» هذا مانصة:

ولنذكره برمّته فإنّ عمدة في مناسك الحجّ أخرجه مسلم عن جعفر بن محمـ د

١. سنن أبي داود، باب موضع الوقوف بعرفة ٢: ١٨٩ وبهامشه تحقيق الألباني وحكمه بالصحة؛ والترمذي، باب ما جاء في الوقوف بعرفات ٣: ٢٢١؛ وسنن النسائي ٥: ٢٥٥؛ وسنن ابن ماجة
 ٤: ٢١٥؛ واللفظ لأبي داود أمّا لفظ الترمذي وغيره فكما يلي: «كونوا على مشاعركم فابّكم على إرث من إرث إبراهيم».

٢. صحيح البخاري ٤: ١٤٢، الحديث ٣٣٦٤.



عن أبيه ... ثمّ ذكر الحديث إلى آخره. ا

ويدل عير واحد من الروايات والأخبار على دور الإمام الصادق الملل في تعليم مناسك الحج وأحكامه وآدابه، وأن المسلمين بجميع طوائفهم كانوا يصدرون عن فتاواه وآرائه، نذكر هنا مايلي:

١. روى الصدوق الله عن أبي حنيفة، أنه قال: لولا جعفر بن محمد ما علم الناس مناسك حجّهم. ٢

7. روى الشيخ الطوسي إلى في «التهذيب» عن عبد الصمد بن بشير، عن أبي عبدالله الميلا قال: جاء رجل يلبي حتى دخل المسجد وهو يلبي وعليه قميص، فوثب إليه أناس من أصحاب أبي حنيفة فقالوا: شق قميصك وأخرجه من رجليك، فإن عليك بدنة وعليك الحج من قابل وحجك فاسد، فطلع أبوعبدالله الميلا فقال على باب المسجد فكبر واستقبل الكعبة، فدنا الرجل من أبي عبدالله الميلا وهو ينتف شعره ويضرب وجهه، فقال أبو عبدالله: «اسكن يا عبدالله»، فلمّا كلّمه وكان الرجل أعجميّاً، فقال أبو عبدالله الييلا: «ما تقول؟»، قال: كنت رجلاً أعمل بيدي، فاجتمع لي نفقة فجئت أحج لم أسأل أحداً عن شيء، فأفتوني هؤلاء أن أشق قميصي وأنزعه من قبل رجلي وأن حجي فاسد وإن علي بدنة، فقال له: «متى لبست قميصك أبعد ما لبيت أم قبل؟» قال: قبل أن ألبي. قال: «فأخرجه من رأسك، فإنه ليس عليك بدنة، وليس عليك الحج من قابل، أي رجل ركب أمراً بجهالة فلا شيء عليه، طف بالبيت سبعاً، وصل ركعتين عند مقام إبراهيم الميلا، واسع بين الصفا والمروة، وقصر

٢. الفقيه ٢: ٥١٩ كتاب الحجّ، باب نوادر الحجّ، برقم٣١١٣.



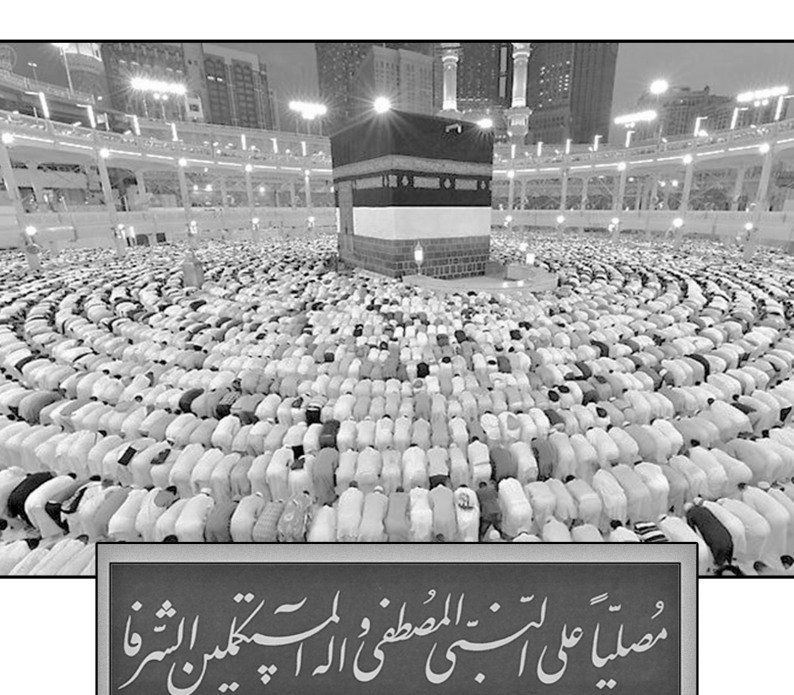
من شعرك، فإذا كان يوم التروية فاغتسل وأهّل بالحج، واصنع كما يصنع الناس». ا

٣. روى الشيخ إلى في «التهذيب» عن معاوية بن عمّار قال: إنّ امرأة هلكت فأوصت بثلثها يتصدّق به عنها ويحج عنها ويعتق عنها فلم يسع المال ذلك، فسألت أباحنيفة وسفيان الثوري، فقال كلّ واحد منهما: انظر إلى رجل قد حج فقطع به فيقوى، ورجل قد سعى في فكاك رقبته فيبقى عليه شيء فيعتق، ويتصدّق بالبقية، فأعجبني هذا القول وقلت للقوم \_ يعني أهل المرأة ـ: إني قد سألت لكم فتريدون أن أسأل لكم من هو أوثق من هؤلاء؟ قالوا: نعم، فسألت أباعبدالله المرابي عن ذلك فقال: «ابدأ بالحج فإن الحج فريضة، فما بقي فضعه في النوافل»، قال:فأتيت أباحنيفة فقلت: إلى قد سألت فلاناً فقال لي كذا وكذا، قال: فقال: هذا والله الحق، وأخذ به وألقى هذه المسألة على أصحابه، وقعدت لحاجة لي بعد انصرافه فسمعتهم وأخذ به وألقى هذه المسألة على أصحابه، وقعدت لحاجة لي بعد انصرافه فسمعتهم يتطارحونها، فقال بعضهم بقول حنيفة الأول، فخطّأه من كان سمع هذا وقال: سمعت هذا من أبي حنيفة منذ عشرين سنة. "



١. تهذيب الأحكام ٥: ٧٢ ـ ٧٣، باب إذا لبس الإنسان قميصاً...

٢. المصدر نفسه ٥: ٤٠٧، الحديث ٦٣.





﴿وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ﴾. `

#### محسن الأسدي

شاءت السماء أن تجعل ابتلاء آت ومواقف كل من نبي الله إبراهيم وزوجته السيدة هاجر وابنهما نبي الله إسماعيل تاريخاً خالداً، ومشروعاً إحيائياً عظيماً، تتلقاهما الأجيال المؤمنة بالتقدير والمتابعة، وبالذات عبر مناسك الحج والعمرة، فما حدث لهؤلاء الثلاثة في هجرتهم وسيرتهم وتنقلاتهم ومعاناتهم، وما قدموه من جهود كبيرة مباركة في مكة أمِّ القرى وما حولها؛ لعله لا فقط شكل أغلب شعائر الحج والعمرة، والتي تُحيى بها القلوب، وتزكوا بها النفوس، وتحسن بها السير، بل

١. الصافات : ١٠٧.



أحيا وادياً كان مهجوراً؛ وصفته السماء بأنه: ﴿.. غَيْر ذِى زَرْعٍ ﴾؛ وقد ابتدأ إبراهيم عليه السلام ذلك الإحياء عندما أسكن كلاً من زوجته هاجر وابنها الرضيع إسماعيل فيه.

﴿ رَبَّنَآ إِنَّى أَسْكَنتُ مِنْ ذُرِّيَتِى بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ الصَّلاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقْهُمْ مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴿ .

وفعلاً تمَّ لإبراهيم عليه السلام ما تمنّاه، واستجاب الله تعالى دعاءه، حتى صار كلّ ذلك فيما بعد قاعدةً لانطلاق أعظم رسول وأعظم دين وأكمل شريعة، فكان عَمِينَ فللله خاتماً للرسل والأنبياء، وكانت شريعته خاتمةً للشرائع...

#### وأمثلة تلك الابتلاآت عديدة:

سعي هاجر بين جبلي الصفا والمروة سبعاً؛ "فذلك سعي الناس بينهما" هذا ما نسبه ابن عباس لرسول الله علي الله ولم الله علي ولما رأى ابن عباس قوماً يسعون بين هذين الجبلين قال: «هذا ما أور ثتكم أُمُّكم أُمُّ إسماعيل».

وقع هذا منها حين لم يكن لها حلُّ لإنقاذ ابنها الرضيع من العطش، إلا أن تسعى وتهرول هناك، وقد بعدت قليلاً عن ابنها بحثاً عن قطرة ماء، وقد علا بكاؤه تارةً وصراخه وخفَّ أخرى حين مضَّه العطش حتى كاد أن يموت، لولا حكمة الله تعالى ورحمته أن تفجّرت بئر زمزم عن ماء، فشرب اسماعيل من عين عذبة؛ لمرتوى منها ضيوف الرحمن...

لقد صار سعيها ذاك منسكاً من مناسك الحج والعمرة .. ﴿إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِ مَا وَمَن تَطَوَّعَ

خَيْراً فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾. '

ولما ارتفع بنيان البيت وضعف نبيُّ الله إبراهيم، وهو في شيخوخته، عن رفـع ولما ارتفع بنيان البيت وضعف نبيُّ الله إبراهيم، وهو في شيخوخته، عن رفع الحجارة، قام على حجر، فصار هذا الحجر هو المقام المعروف بمقام إبراهيم، تـؤدّا ركعتا الطواف عنده، وقد نزلت فيه الآية: ﴿وَاتخَذِوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى﴾. لا وما أن تمَّ بناء البيت برفع قواعده، وبواً ه الله تعالى، حتى أمر إبراهيم بتطهيره

في آية، وأمره وألزمه وابنه إسماعيل بهذه المهمة في آية أخرى:

﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْماعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّاۤ إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾. "

﴿ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لاَّ تُشْرِك بِي شَيْئاً وَطَهِّرْ بَيْتِىَ لِلطَّ آيْفِينَ وَ الْقَآغِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ﴾. أ

﴿ وَعَهِدْنَآ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيْتِىَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّع السُّجُودِ ﴿. ٥

ووقع الأذان بالحج

﴿ وَأَذِّن فِي النَّاسِ بِالحِهِ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَج

١. البقرة : ١٥٨.

٢. البقرة : ١٢٥.

٣. البقرة : ١٢٧.

٤. الحج : ٢٦.

٥. البقرة : ١٢٥.



فصار منسكاً للطواف تتحدث عنه الآية:... ﴿... وَلْيَطَّوَّفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾؛ وبيتَ عبادة: ﴿... لِلطَّآئِفِينَ وَالْقَآئِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ﴾. "

وهكذا عرفة؛ إمّا لأنّ آدم وحواء اجتمعا والتقيا فعرفها وعرفته بعد أن هبطا من الجنة، وإمّا لأنّ جبرئيل طاف بالنبيّ إبراهيم يريه المشاهد فيقول له: «أعرَفْت؟ أعرَفْتَ»؟ فيرد إبراهيم: «عَرَفْتُ» أو أنّ جبرئيل غدا بإبراهيم إلى عرفات، فقال: هذه عرفات، فاعرف مها مناسكك واعترف بذنبك، فسمى عرفات...

وهكذا المزدلفة وهي المشعر الحرام... حين أفاض به وازدلفا إليها؛ فسميت المزدلفة.

﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ الْمشْعَرِ الْحرَامِ ﴿.

وكذا الكلام عن منى وقصة الذبيح ورمي الجمرات... حتى صارت جميعاً مناسك للحج على التفصيل الذي تذكره كتب التاريخ والتفسير والفقه...

لقد ظلت هذه الحوادث خالدة، ولازالت، وستبقى حتى نهاية الدنيا ومن عليها، فشكلت فقهاً خاصاً لمناسك مباركة؛ لفريضة مباركة راح يؤديها ملايين المؤمنين في كلِّ عام.

مقالتنا في هذا العدد من مجلة ميقات الحج، تتوقف عند منسك من مناسك الحج (النحر أو الذبح ) وقد سمّاه القرآن الكريم (الهَدي) في آيات عديدة: ﴿وَأَقِدُواْ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْى وَ لاَ تَحْلِقُواْ رُؤُوسَكُمْ

١. الحج : ٢٧.

٢. الحج: ٢٩.

٣. الحج ٢٦.

حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْىُ مَحِلَّهُ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَـدَقَةٍ أَوْ نُسُـكِ فَـإِذَا أَمِنــتُمْ فَمَـن تَمَتَّـعَ بِـالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَـجُّ فَلًــمَا اسْتَيْسرَ مِنَ الْهَدْى فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ في ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَّمْ يَكُنَّ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾. ﴿

وفي سورة المائدة ؛ الآية ٢ والآية ٩٧:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُحِلُّواْ شَعَآئِرَ اللهِ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلاَ الْهَدْيَ وَلاَ الْقَلائِـدَ وَلاَ آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ رَّبِّهِمْ وَرِضْوَاناً...﴾.

﴿جَعَلَ اللهُ ٱلْكَعْبَةَ الْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِيَاماً لِّلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَالْهَدْي وَ الْقَلاَئِدَ...﴾.

والآية ٢٥ من سورة الفتح:

﴿هُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدْىَ مَعْكُوفاً أَن يَبْلُغَ مَحلَّهُ ﴾.

نقف عند أصل هذه الشعيرة التأريخي، الذي تحدث عنه التنزيل العزيز، وبالذات في المقطع القرآني من سورة الصافات عبر الفِداء الـذي حملتـــه الآيـــة: ﴿ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ ﴾. وما سبقه من البشارة فالابتلاء عبر رؤيا نبيِّ الله إبراهيم عليه السلام، دون التعرض للأحكام الفقهيّة للهدي ..

إنَّه فداء إسماعيل أو إسحاق بذبح عظيم، على الخلاف المذكور، والذي هـو الموضوع المهم في هذه المقالة. وقد صار منسكاً من مناسك فريضة الحج، وهكذا رمى الجمرات، الذي كما في الأخبار اقترن بعملية تنفيذ رؤيا إبراهيم بذبح ابنه.

لقد منَّ الله تعالى على نبيِّ الله إبراهيم عليه السلام وهو في شيخوخته حين

١. البقرة : ١٩٦.



استجاب لدعائه؛ فبشرته السماء بالولد، وهو بلاشك ولاريب أعز عليه من نفسه ومن كل شيء، وإذ هو به كان مسروراً، يؤمر من قبل السماء بقتله، وبقتله بيده لا بيد آخرين، .. إنها رؤيا «ورؤيا الأنبياء حق وصدق» ونومهم ويقظتهم سواء!

إنه لأمر عظيم وسابقة خطيرة.. نقف عند تلك البشارة، وعند ذلك البلاء المبين، وعند ذلك الذبح العظيم قرآنياً، وكيف صار الهدي فداء يقدمه الحجيج، اقتداء بنبي لله إبراهيم، وقد انبثق منه فقه الأضاحي، كما في الآيات القرآنية أعلاه والروايات..

فبعد أن تحققت البشرى، سواء أكانت باسماعيل أو بإخيه إسحاق، فقد حصلت العبرة بالابتلاء واجتيازه بنجاح، حتى أنّ القرآن الكريم لم يذكر وهو في هذا المقطع المبارك أي اسم من الأخوين، لقد كان كلاهما ولدين لإبراهيم عليهمالسلام، فبأي واحد منهما فالبلاء المبين يتحقق، وأيهما وقع عليه الـذبح، فالمعاناة والآلام واحدة، ولكن مع هذا سنقف عندهما؛ لنتعرف على الأدلة التي تساق فتثبت أيهما الذبيح دون الآخر، وقبل ذلك أيهما المبشر به قبل الآخر، فصاحب البشارة في هذا المقطع القرآني من سورة الصافات (٩٩-١٦٣) يكون وبلا شك هو الذبيح:

﴿ وَقَالَ إِنَّ ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّ سَيَهْدِينِ (٩٩) رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ (١٠٠) فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ (١٠١) فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْىَ قَالَ يَا بُنَىَّ إِنِّى أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذًا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠٢) فَلَمَّا مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠٣) فَلَمَا أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلاءُ الْمُبِينُ (١٠٦) وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ (١٠٧) وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الآخِرِينَ (١٠٥) سَلامٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ (١٠٥) كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ (١١٠) وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ أَنْ عَلَيْهِ فَي الآخِرِينَ (١١٨) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ (١١٢) وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ نَبِيًا مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ (١١٢) وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ وَمِن ذُرِّيَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ (١١٣)) \*.

مع الآية: ﴿وَقَالَ إِنَّى ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّى سَيَهْدِينِ﴾.

فما أن أنجاه الله تعالى، بأن جعل تلك النار برداً وسلاماً على إبراهيم عليــه

السلام، كما جاء في الآيات:

\*... الأنبياء ٦٦ = ٧٠ : ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئاً وَلاَ يَضُرُّكُمْ \* أُفٍّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانْصُرُوا لَيْ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانْصُرُوا لَيْ أَلْهَ كُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ \* قُلْنَا يَا نَارُ كُونِ بَرْداً وَسَلاماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ \* وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَخْسَرِينَ \*.

وفي سورة العنكبوت ٢٤:

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَن قَالُواْ ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللهُ مِـنَ ٱلنَّـارِ إِنَّ فِى ذٰلِكَ لآيَاتِ لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ﴾.

حتى انطلق إبراهيم عليه السلام بدعائه: ﴿إِنِّى ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّى سَيَهْدِينِ ﴾. ليصبح شعاراً حقيقياً؛ لتركه قومه على ما هم فيه، بعد أن بذل جهوداً كبيرة في دعوتهم أن يتركوا الشرك ويعبدوا الله تعالى وحده، ولما انتهى أن لا فائدة منهم في الاستجابة لدعوته المباركة، انطلق، لا فراراً من مسؤولياته، ولا تخلياً عن أهدافه، ولا طلباً للراحة والاستجمام، بل ذاهباً بعبادته إلى ربّه؛ حيث يرى أنَّ العبادة تقع حين ينشر دعوة السماء، وحين يبثّها في أماكن أخرى يأمل أن يتحقق له فيها دين ربّه؛ ولنصرته في بقاع غير بقاع قومه، الذين أصروا على مواقفهم الرافضة له ولدعوته ولنصرته، وإلاّ فربُّه تعالى موجود معه، وهذا نظير قوله عليه السلام في آية أخرى:

﴿ فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾. `

وإن كان هناك رأى أنَّ القائل هو لوط..

وفي التوحيد عن أمير المؤمنين عليه السلام في جواب من اشتبه عليه من

١. العنكبوت : ٢٦.



الآيات، قال: «ولقد أعلمتك أن رُبّ شيء من كتاب الله تأويله على غير تنزيله ولا يشبه كلام البشر، وسأنبّئك بطرف منه، فيكفي إن شاء الله من ذلك قول ابراهيم: ﴿إِنَّى ذَاهِبِ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينَ﴾.

فذهابه الى ربّه توجّهه إليه عبادةً واجتهاداً وقربة الى الله جلّ وعزّ، ألا ترى أنّ تأويله على غير تنزيله؟!\

وللرازي كلام طويل في قوله: ﴿إِنَّى ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي﴾، نكتفي بما ذكره في مقدمة المسألة الثانية أنَّ فيه قولن:

الأول: المراد منه مفارقة تلك الديار، والمعنى: إني ذاهب إلى مواضع دين ربّى.

والقول الثاني: ذاهب بعبادتي إلى ربيي.

فعلى القول الأول المراد بالذهاب إلى الرب هو الهجرة من الديار، وبه اقتدى موسى حيث قال: ﴿كَلاَ إِنَّ مَعِىَ رَبِّي سَيَهْدِينِ﴾، ٢

وعلى القول الثاني المراد رعاية أحوال القلوب، وهو أن لا يأتي بشيء من الأعمال إلا لله تعالى، كما قال: ﴿وَجُهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَـٰوَاتِ وَالأَرْضَ﴾. "

قيل: إنّ الأول أولى؛ لأنّ المقصود من هذه الآية بيان مهاجرته إلى أرض الشام، وأيضاً يبعد حمله على الهداية في الدين؛ لأنه كان على الدين في ذلك الوقت إلاّ أن يحمل ذلك على الثبات عليه، أو يحمل ذلك على الاهتداء إلى الدرجات

١. الصافي في تفسير كلام الله الوافي، الفيض الكاشاني (ت١٠٩٠هـ).

٢. الشعراء: ٦٢.

٣. الأنعام : ٧٩.



العالية والمراتب الرفيعة في أمر الدين...'

ومن خواطر الشعراوي في الآية:

«أي: إلى مكان آخر، حيث أجد مَنْ يسمعني ويستجيب لدعوتي، وما دُمْتُ ذاهباً إلى ربي: ﴿سَيَهْدِينِ﴾. أي: يهديني المقام الطيب المناسب لدعوتي ..».

لقد كانت بحق مجرة مباركة؛ رغبة في رضاه تعالى، فآتت ثمارها في مسيرة هذا النبي عليه السلام، وتركت بصماتها وآثارها على جميع مشاريع السماء التي جاءت بعد إبراهيم عليه السلام، والمتمثلة بالرسالات والرسل والأنبياء، حتى صار كلّهم تبعاً لمنهجه وشريعته وعقيدته الخالصة المستقيمة؛ لا زيغ فيها ولا انحراف.. إذن ما أعظمها من هجرة، وما أعظم بركاتها! وقد تحدثت عنها آيات كثيرة، منها:

﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَانِتاً لللهِ حَنِيفاً وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشـُركِينَ \* شَـاكِراً لأَنْعُمِـهِ اجْتَبَاهُ وَهَـدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَآتَيْنَاهُ فِي ٱلْدُّنْيَا حَسَـنَةً وَإِنَّـهُ فِي الآخِـرَةِ لَمِـنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾. ' الصَّالِحِينَ \* ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾. '

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لله وَهُوَ مُحْسِنٌ واتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْـرٰهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً﴾. "

﴿قُلْ إِنَّنِى هَدَانِى رَبِّ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِيناً قِيَماً مِّلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾. '

١. تفسير مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، الرازي (ت ٢٠٦ هـ): الآيات بتصرف بسيط.

٢. النحل: ١٢٠ -١٢٣.

٣. النساء: ١٢٥.

٤. الأنعام : ١٦١.



وإن كان الألم يعتصر قلبه أن لم يؤمنوا، فلعل نظراته وهـو يمشـي وحيـداً، تتوزع هنا وهناك؛ إلى ما كان قد ألفه من أرض وديار وأناس.

أولئك الذين خلفه ممن كانت تجمعه وإياهم علاقات عديدة من معرفة وصحبة وقربى.. رغم أنهم أو كبراءهم أرادوا قتله إحراقاً، لقد فعلوا لولا إرادته تعالى أن أنجاه من كيدهم، ومما حاكوه وخططوا له.

﴿وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَخْسَرِينَ﴾. ﴿

﴿فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ﴾. ۗ

إنها "هجرة نفسية قبل أن تكون هجرة مكانية. هجرة يترك وراءه فيها كل شيء من ماضي حياته. يترك أباه وقومه وصحبه وأهله وبيته ووطنه وكل ما يربطه بهذه الأرض، وبهؤلاء الناس. ويدع وراءه كذلك كل عائق وكل شاغل. ويهاجر إلى ربه، متخففاً من كل شيء، طارحاً وراءه كل شيء، مسلماً نفسه لربه لا يستبقي منها شيئاً. موقن أن ربه سيهديه، وسيرعى خطاه، وينقلها في الطريق المستقيم، إنها الهجرة الكاملة من حال إلى حال، ومن وضع إلى وضع، ومن أواصر شتى إلى آصرة واحدة لا يزحمها في النفس شيء. إنه التعبير عن التجرد والخلوص والاستسلام والطمأنينة واليقين... "."

ابن عاشور: «لما نجا إبراهيم من نارهم صمّم على الخروج من بلده (اُور الكلدانيين) وهذه أول هجرة في سبيل الله للبعد عن عبادة غير الله. والتوراة بعد أن طوت سبب أمر الله إياه بالخروج ذكر فيها أنه خرج قاصداً بلاد حَران في أرض

١. الأنساء : ٧٠.

٢. الصافات : ٩٨.

٣. سيد قطب، في ظلال القرآن، الآية : ٩٩ الصافات.

هوفديناه بنبع عظيم

كنعان (وهي بلاد الفينيقيين).

والظاهر: أن هذا القول قاله علناً في قومه؛ ليكفوا عن أذاه، وكان الأمم الماضون يُعدّون الجلاء من مقاطع الحقوق، قال زهير:

وإن الحقّ مقطعه ثلاث يَمين أو نِفار أو جَلاء

ولذلك لما أمر رسول الله على الخارج، فراموا اللحاق به، فحبسهم الله عنه. الأمر، ثم خافوا أن تنتشر دعوته في الخارج، فراموا اللحاق به، فحبسهم الله عنه. ويحتمل أن يكون قال ذلك في أهله الذين يريد أن يخرج بهم معه، فمعنى: ﴿ذَاهِبُ اللهَ رَبِّي وحده ولا أعبد آلهة غيره، ولا أفتَن في عبادته كما فتنت في بلدهم. ومراد الله أن يفضي إلى بلوغ مكة؛ ليقيم هنالك أول مسجد لإعلان توحيد الله، فسلك به المسالك التي سلكها حتى بلغ به مكة وأودع بها أهلا ونسلاً، وأقام بها قبيلة دينُها التوحيد، وبني لله معبداً، وجعل نسله حفظة بيت الله، فلك أنظه على تلك الغاية بالوحي، أو سترها عنه حتى وجد نفسه عندها؛ ولعل الله أنطعه على تلك الغاية بالوحي، أو سترها عنه حتى وجد نفسه عندها؛ فلذلك أنطقه بأن ذهابه إلى الله نطقاً عن علم أو عن توفيق. ويستظهر أنَّ جملة: فلذلك أنطقه بأن ذهابه إلى الله نطقاً عن علم أو عن توفيق. ويستظهر أنَّ جملة: فه مفارقتهم، ويجوز أن تكون حالاً؛ لأنه أراد إعلام قومه بأنه واثق بربه وأنه لا تردد له في مفارقتهم، ويجوز أن تكون استئنافاً...». أ

الدعاء:

إذن فقد هاجر نبيُّ الله إبراهيم عليه السلام، وكان يعقب قوله ذاك بدعاء عظيم.

١. تفسير التحرير والتنوير : الآية.



﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾. ﴿

يسأله ذرية صالحةً، فكانت خلفاً طيّباً؛ أنبياء كانوا وأئمة وهداة..! لقد استجاب الله دعاء عبده الصالح المتجرّد، الذي ترك وراءه كلّ شيء، وجاء إلى ربّه بقلب سليم..

وكأنه كان يخشى ما حدث لنوح عليه السلام أن كان له ابن وصفه الله تعالى: 
إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ، وبالتالي انتفت النبوة عن ذريته؛ لأنها غير صالحة كما وصفها القرآن الكريم، وقد يتكرر المشهد مع ذريته، لهذا راح إبراهيم عليه السلام بعد أن سأل ربَّه ولداً يكون من الصالحين، ذرية؛ يطيعونك يارب ولا يعصونك، يصلحون في الأرض ولا يفسدون. لهذا صار يُكثر من أدعيته لذريته متمنياً أن تحظى بمنازل النبوة والإمامة والصلاح، حتى لا نجد مورداً في التنزيل العزيز يطلب فيه من الله تعالى شيئاً إلا وتراه يطلبه لذريته، ومن ذلك:

﴿رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِّيَتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَآءِ﴾. `

﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ ...﴾. \*

وفعلاً كم كان هذا النبيُّ عليه السلام موفقاً في ذهابه إلى ربِّه، فقد استجاب الله تعالى دعاءه، فكانت الذرية الصالحة، وكان الإسلام، وكانت النبوّة وكانت

١. الصافات : ١٠٠٠.

۲. إبراهيم : ٤٠.

٣. البقرة : ١٢٤.

٤. البقرة : ١٢٨.



الإمامة، وكانت الصلاة في ذريته عليه السلام: ﴿.. رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ الصَّلاةَ﴾! وكانت تلك الأفئدة: ﴿فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إلَيْهِمْ﴾! وكانت تلك الأمرات: ﴿وَ ارْزُقْهُمْ مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾!

إِنَّهَا جَمِعاً أَنعَمُ الله تعالى على ذلك الوادي الذي كان محيطاً ببيته المبارك، ذلك هو: ﴿.. الْبَيْتِ ٱلْعَتِيقَ﴾؛ ليكون قبلةً للناس، وأرض عبادة: ﴿... لِلطَّآئِفِينَ وَالْقَآءُمِينَ وَالْقَآءُمِينَ وَاللَّكَعِ السُّجُودِ﴾. ﴿ وبالتالي، ﴿لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ اسْمَ اللهِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ ... ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَثَهُمْ وَلْيُوفُواْ نُدُورَهُمْ وَلْيَطَّوَفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾.

إذن كانت هجرته عليه السلام هجرةً مباركةً على العالمين، خالدةً في عطائها، في أنعمها، في منافعها إلى يوم الدين!

ابن عاشور: «وجملة: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾، بقية قوله، فإنه بعد أن أخبر أنه مهاجر، استشعر قلة أهله وعقم امرأته، وثار ذلك الخاطر في نفسه عند إزماع الرحيل؛ لأن الشعور بقلة الأهل عند مفارقة الأوطان يكون أقوى؛ لأن المرء إذا كان بين قومه كان له بعض السلو بوجود قرابته وأصدقائه...». أ

﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾، وعن ﴿هَبْ فِي الآية وفي الكلام حذف، كما يقول القرطي، أي هب لي ولداً صالحاً من الصالحين، وحذف مثل هذا كثير.

يقول الزمخشري: هب لي بعض الصالحين، يريد الولد؛ لأنّ لفظ الهبة غلب في الولد، وإن كان قد جاء في الأخ في قوله تعالى:

﴿ وَوَهَبْنَا لَـ هُ مِـن رَّحْمَتِنَا أَخَاهُ هَـارُونَ نَبِيّاً ﴾. ` ﴿ وَوَهَبْنَا لَـ هُ إِسْحاقَ

١. الحج : ٢٦.

٢. تفسير التحرير والتنوير: الآية.

۳. مریم: ۵۳ .



ويعقب ابن عاشور على ما ذكره الزمخشري، من أنّ «لفظ الهبة غلب في الولد»، لعله يعني أنّ هذا اللفظ غلب في القرآن في الولد: ولا أحسبه غلب فيه في كلام العرب لأنى لم أقف عليه .. هذا أولاً.

وثانياً: ﴿مِنَ الصَّالِحِينَ﴾، الذين قصدهم إبراهيم في دعائه، قد يكون طلب واحداً أو جمعاً ممن يتصفون بالصلاح يقف معه ويعينه في مشوار هجرته ودعوته، خاصة وقد نجاه الله تعالى من قومه وحيداً لم ترافقه إلاّ امرأته ولوط كان معه، ﴿وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ﴾. "

وعن سبب وصفه بأنه من الصالحين، يقول ابن عاشور: «لأن نعمة الولد تكون أكمل إذا كان صالحاً، فإن صلاح الأبناء قُرة عين للآباء، ومن صلاحهم برُّهم بوالديهم».. 3

إنَّ من الواضح أنَّ دعاءه هذا جاء بعد هجرته من ديار قومه، وبعد سلامته من نار أوقدها له قومُه، فنجّاه الله تعالى إلى حيث تلك الأرض المباركة: ﴿وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾. مما يدلّ على أنه لم يرزق الولد في قومه،

١. الأنعام: ٨٤.

٢. الأنبياء: ٩٠.

٣. الأنبياء : ٧١ .

٤. انظر التحرير والتنوير : الآية .



وخرج بزوجته الوحيدة سارة، وقد بلغت هي الأخرى عمراً، ليست قادرةً فيه على الإنجاب..

والدليل على أنه طلب الولد، يكن استفادة ذلك من آية البشارة: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ﴾، فالله تعالى بشره بعد دعائه بالغلام، لعلمـه تعـالى بموضـوع إبـراهيم 🕻: وبرغبته الولد والذرية. وبتحقيق رغبته وما يصبو إليه تتحقق البشارة، وأثرها يكون أوقع في نفسه، وإن كانت زوجته عقيماً..

يقول ابن عاشور: «وكان عمر إبراهيم حين خرج من بلاده نحواً من سبعين سنة، وبعد أن أخبر أنه مهاجر، استشعر قلَّة أهله، وعقم امرأته، وثار ذلك الخاطر في نفسه عند إزماع الرحيل؛ لأن الشعور بقلة الأهل عند مفارقة الأوطان يكون أقوى، لأن المرء إذا كان بين قومه كان له بعض السلو بوجود قرابته وأصدقائه...

ومما يدل على أنه سأل النسل ما جاء في سفر التكوين (الاصحاح الخــامس عشر)، «وقال أبرام إنك لم تعطني نسلاً، وهذا ابن بيتي (بمعنى مولاه) وارث لي (لأنهم كانوا إذا مات عن غير نسل ورثه مواليه)». ا

#### البشارة:

مما تفرّد به هذا النبيُّ إبراهيم عليه السلام هو تلك البشائر من قِبل السماء حملتها آيات عديدة، تتضمن ما سينعم الله تعالى عليه من ذرية وهو في مرحلة شيخوخته، وامرأته عجوز عقيم؛ ولنا أن نتصور، كم كانت فرحة إبراهيم الوحيد المفرد المهاجر المقطوع من أهله وقرابته. لنا أن نتصور فرحته وقد بشّرته السماء

١. تفسير الكشاف؛ والجامع لأحكام القرآن؛ والتحرير والتنوير: الآية.



بغلام حليم، وجاءت هذه البشارة في آية واحدة: ﴿فَبَشِّرْنَاهُ بِغُلامِ حَلِيمٍ﴾. '

وبغلام عليم؛ وهو ما نجده في المقاطع التالية:

﴿ وَنَبُنْهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ \* إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلاماً قَالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُونَ \* قَالُواْ لاَ تَوْجَلْ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامٍ عَلِيمٍ \* قَالَ أَبَشَّرْةُونِي عَلَى أَن مَّسَنِىَ الْكِبَرُ فَبِعُلامٍ عَلِيمٍ \* قَالَ أَبَشَّرُونَ \* قَالُواْ بَشَّرْنَاكَ بِالْحَقِّ فَلاَ تَكُن مِّنَ الْقَانِطِينَ \* قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ \* قَالُواْ بَشَّرْنَاكَ بِالْحَقِّ فَلاَ تَكُن مِّنَ الْقَانِطِينَ \* قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبُّهُ إِلاَّ الضَّالُونَ \*. `

هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ \* فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لاَ تَخَفْ وَبَشَرُوهُ بِغُلاَمٍ عَلِيمٍ \* فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ \* قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ \*. "

\* قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ \*. "

وفي سورة الصافات، جاءت البشارة لإبراهيم باسم المُبشّر به وهو إسحاق: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ﴾. أ

كما أن تلك القصة جاء ذكرها في سورة هود: ٦٩ ـ ٧٤. إلا أنها بدل البشارة لإبراهيم ﴿بِغُلامٍ عَلِيمٍ﴾، جاءت لزوجته ﴿فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾، فكانت صريحة بذكر اسم ذلك الغُلام العليم مضيفة عليه ابنه من بعده، فيكون حفيداً لإبراهيم.

﴿...وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَىٰ ... وامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّــرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ \* قَالَتْ يَاوَيْلَتَىٰ ءَأَلِدُ وَأَنَاْ عَجُوزٌ وَهَـذَا بَعْلِي شَـيْخاً

١. الصافات : ١٠١.

٢. سورة الحجر: ٥١ \_ ٥٦ .

٣. سورة الذاريات: ٢٤ ـ ٢٨ ـ ٣٩ ـ ٣٠ .

٤. الصافات : ١١٢.



إِنَّ هَـٰذَا لَشَىْءٌ عَجِيبٌ \* قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَ بَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَ بَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجيدٌ ﴾.

كما أنَّ هذين الشخصين بالاسمين المذكورين وردا في سورة الأنبياء هبةً من الله تعالى لإبراهيم عليه السلام: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلاً جَعَلْنَا صَالِحِينَ﴾. \

ثمَّ إنَّ هذه الهبة حصلت لإبراهيم عليه السلام في هذه الآية الكريمة بعد أمور وقعت لإبراهيم من قومه وما يعبدون من تماثيل، وكيده لها وكيدهم له، يبدأ هذا المقطع من الآية ٥١ حتى الآية ٧٣ من سورة الأنبياء.

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِينَ \* إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ ﴾.

وانتهت محاورته مع قومه أن:

﴿قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانصُرُواْ آلِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ﴾.

فتدخلت السماء هنا لتوقف كيدهم هذا:

﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْداً وَسَلاَماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ \* وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَخْسَرِينَ ﴾.

ولم تكتف السماء بإنقاذه من النار، وتركه بينهم، بل نجّته من أيديهم إلى حيث تلك الأرض البعيدة عنهم:

﴿وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا للْعَالَمِينَ ﴿.

ثمَّ جاءت الآية ٧١ الأنبياء؛ لتبيّن نعمة أخرى ألا وهي إسحاق ويعقوب:

١. الأنساء: ٧٢.



﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلاًّ جَعَلْنَا صَالِحِينَ ﴿.

يتضح من هذا أنَّ كلاً من البشارة تلك ﴿بِغُلاَمٍ عَلِيمٍ ﴾ والهبة سواء تلك التي وردت في الآية ١٠٠ الصافات: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾.

وهذه بـ: ﴿إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ﴾، وقعتا بعد أن هاجر إبراهيم من ديار قومه بأمر الله تعالى.

لقد اختلفت آيات البشارة، فاثنتان تبشرانه بغلام عليم. الحجر: ٥٠ ﴿... وَبَشَّرُوهُ بِغُلامٍ عَلِيمٍ ﴾؛ الذاريات: ٢٨ ﴿... إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامٍ عَلِيمٍ ﴾.

وهو إسحاق كما هو صريح الآيات الأخرى أعلاه، وكما هو واضح من مجريات القصة. وقد توفرت فيها كل آيات البشارة، ولكن بغلام عليم، الواردة مرتين فقط، وكما هو واضح أنَّ المقصود بالبشارة فيها هو إسحاق، والعجوز العقيم أمُّه سارة، إذن فبضم كلّ هذه الآيات إلى بعضها، نعرف أنَّ المبشر به هو ليس إلاّ إسحاق، وهو محل اتفاق؛ لصراحة الآيات وللقرائن التي توفرت عليها المحاورة، التي وقعت ببن الملائكة وسارة امرأة إبراهيم كما بُين في سورة هود، الآيات ٧١-٧٣:

﴿... وامْرَأَتُهُ قَآمَِـةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّـرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ \* قَالَتْ يَا وَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَاْ عَجُوزٌ وَهَـذَا بَعْلِي شَيْخاً إِنَّ هَـٰذَا لَشَــىْءٌ عَجِيـبٌ \* قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ.

وفي سورة الذاريات، الآيات: ٢٨\_٣٠:

﴿... وَبَشَّرُوهُ بِغُلاَمٍ عَلِيمِ \* فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ \* قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴿.

وما وقع مثلها بينهم وبين إبراهيم كما قُص في سورة الحجر ٥٦ـ٥١، فحكي هناك ما دار بينهم وبين إبراهيم والمقام واحد، والحالة واحدة: البشارة بغلام عليم وهو إسحاق، وهذا لاخلاف فيه.

هذا في ما يخصُّ البشارة ﴿ بِغُلامٍ عَلِيمٍ ﴾.

وأما ﴿ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ﴾، فقد ورد لمرة واحدة، وفي آية واحدة فقط

وهي الصافات : ١٠١ ﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ﴾.

وكلَّ ما وقع من اختلاف في الأخبار وبين الأعلام نجده في المقطع القرآني وآياته ٩٩\_١٣ من سورة الصافات، وفيها موضوع البشارة الأولى... والرؤيا... والفداء... فالبشارة الثانية...

﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ... \* فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْىَ قَالَ يا بُنَىَّ إِنَّ أَرَى فِى الْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى \* قَالَ يا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِى إِن شَاءَ اللهُ مِنَ المَّنَامِ أَنِّ أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى \* قَالَ يا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِى إِن شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ \* فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ \* وَنَادَيْنَاهُ أَن يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا إِنَّا لَلْسَابِرِينَ \* فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ \* وَنَادَيْنَاهُ أِنْ لَلْهُ وَالْبَلاَءُ الْمُبِينُ... \* وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ \* كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّ هَـذَا لَهُ وَ الْبَلاَءُ الْمُبِينُ... \* وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ \* ... وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ \*.

وقد توفّر هذا المقطع، الذي جاء بعد المقطع من الآية ٨٣ ـ ٩٨ والذي يتضمن موقف إبراهيم مما يعبد أبوه وقومه، وقد ختم بقولهم: ﴿قَالُوا ابْنُواْ لَـهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيم \* فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ ﴿.

وهو مثل ختام ذلك المقطع من سورة الأنبياء ٦٨\_٧٠.

لقد توفّر هذا المقطع المبارك ( الصافات ٩٩-١١٣) على بشارتين، تتوسطهما رؤيا إبراهيم عليه السلام بذبح ابنه ثمّ بفدائه بذبح، وجميعها لم يُتعرض لها إلاّ في هذا المقطع من سورة الصافات دون غيرها من السور القرآنية ..

يصف سيد قطب هذه الحلقة من حياة وسيرة نبيِّ الله إبراهيم الخليل، وهي حلقة الرؤيا والذبح والفداء، بأنها "مفصّلة المراحل والخطوات والمواقف، في أسلوبها الأخاذ وأدائها الرهيب! ممثلةً أعلى صور الطاعة والتضحية والفداء والتسليم في عالم



العقيدة في تاريخ البشرية الطويل".'

أما البشار تان:

فالأولى:

﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ﴾.

وقد جاءت بعد دعائه عليه السلام:

﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾

ابن عاشور: والحليم: "الموصوف بالحلم وهو اسم يجمع أصالة الرأي ومكارم الأخلاق والرحمة بالمخلوق. قيل: ما نَعَتَ الله الأنبياء بأقل مما نعتهم بالحلم".

أقول: لم يصف القرآن الكريم بالحلم إلا هذا الغلام في الآية المذكورة، وإلا أباه نبي الله إبراهيم ﴿إِنَّ إِبرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾. ﴿ ﴿إِنَّ إِبرَاهِيمَ لَحَليمٌ أَوَّاهُ مُنِيبٌ ﴾. أما شعيب فقد وصف من قبل قومه: ﴿ . إِنَّكَ لأَنتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾. أ

" قيل: إنهم قالوا ذلك على وجه الهزؤ والتهكم وأرادوا بـ ه ضـد ذلـك أي السفيه الغاوى عن ابن عباس.

وقيل: إنهم قالوا ذلك على التحقيق أي أنك أنت الحليم في قومك، فلا يليق بك أن تخالفهم.

والحليم الذي لا يعاجل بالعقوبة مستحقها والرشيد المرشد". هـذا مـا ذكـره

١. انظر في ظلال القرآن؛ الآيات .

٢. التوبة : ١١٤.

٣. هود : ٧٥ .

٤. هود : ۸۷ .

الشيخ الطبرسي في تفسيره.

الشيخ الطبرسي: ثم أخبر سبحانه أنه استجاب لإبراهيم دعاءه بقوله: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ﴾. أي بابن وقور .. عن الحسن قال: وما سمعت الله تعالى نحل عباده شيئاً أجل من الحلم والحليم الذي لا يعجل في الأمر قبل وقته مع القدرة 🗼

القرطبي: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ﴾. أي إنه يكون حليماً في كبره فكأنه بُشِّر ببقاء ذلك الولد؛ لأنّ الصغير لا يوصف بذلك ...

قال الزجاج: هذه البشارة تَدُلُّ على أنه مبشَّر بابن ذكَر، وأنه يبقى حتى ينتهي في السن ويوصف بالحِلم..

أبو حيان: وأي حلم أعظم من قوله، وقد عرض عليه أبوه الذبح: ﴿سَتَجِدُنى إِنْ شَاءَ اللهُ منَ الصَّابِرِينَ ﴾. `

مكتفيةً الآية بهذا الوصف، الذي سنرى آثاره على هذا الغلام، دون أن تُنبين اسمه، فصار هذا موضع اختلاف.

وأما الرؤيا فهي رؤيا إبراهيم بذبح ذاك الذي وصفته الآية بأنه غلام حليم، بعد أن بُشر به، وبعد أن بلغ سنّاً تؤهّله أن يكون شاباً بالغاً عابداً عاملاً منتجاً..

وفي مجمع البيان: ثم أخبر سبحانه أنّ الغلام الذي بشَّره به ولد لــه وترعــرع بقوله: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْي ﴾، أي شبَّ حتى بلغ سعيه سعى إبراهيم عن مجاهد، والمعنى بلغ إلى أن يتصرف ويمشى معه ويعينه على أموره قالوا: وكان يومئــذ ابــن

١. انظر التحرير والتنوير؛ ومجمع البيان، للطبرسي؛ الجامع لأحكام، القرآن للقـرطبي؛ وتفسـير زاد المسير في علم التفسير، ابن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ)؛ تفسير البحر المحيط، أبو حيان (ت ٧٥٤ هـ).



ثلاث عشرة سنة. وقيل: يعني بالسعى العمل لله والعبادة. ﴿

والثانية:

﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ﴾.

إذن فمَن المبشّر به؟ ومَن هو الذبيح؟!

إن البشارة الأولى لنبي الله إبراهيم عليه السلام، وتبعاً لها قصة الذبيح، صارت لا فقط موضع اختلاف بين بعض علماء المسلمين وعلماء النصارى، بل موضع اختلاف أيضاً بين علماء المسلمين أنفسهم؛ وقبلهم بين الصحابة والتابعين، وحتى أئمة أهل البيت عليهم السلام، فقد نُسبت إليهم أخبار، يتبين من بعضها أن إسحاق هو متعلق البشارة في سورة الصافات، وهو بالتالي يكون الذبيح، ومنها من تذهب إلى أن إسماعيل هو المبشر به وهو الذبيح.. من هذا يتضح دقة هذا الموضوع، وصعوبة البت به، وهذا اختلف الأعلام فيه..

فعلماء النصارى أجمعوا على أنّ المبشر به هو إسحاق، وكذا هو الذبيح، والتحق بهم بعض علماء المسلمين، فيما ذهب بعض آخر من علماء المسلمين إلى التفريق بين البشارة بإسحاق، التي حصلت في آيات قرآنية في (سورة الحجر، وهود، والذاريات) والبشارة، التي حصلت في سورة الصافات، والتي هي بإسماعيل.

علماً بأنّ القرآن الكريم سكت في هذا المقطع من سورة الصافات عن بيان ذلك صراحة، مكتفياً بذكر البشارة، التي اختلف في متعلقها أهو إسحاق أو إسماعيل؟ فيما البشارة الواردة في السور الأخرى، كانت تشير إما صراحة وإما من خلال القرائن أنّ المبشر به هو إسحاق، فلم يقع الاختلاف، إنما وقع في المقطع القرآني من

١. مجمع البيان، للطبرسي.



سورة الصافات؛ لعدم تصريحه لا باسم المبشر به ولا باسم الذبيح، لكن المقطع المذكور وإن لم يكن صريحاً في ذلك، إلاّ أنَّ المؤكد أنَّ الذبيح هو الغلام المبشر بـــه في المدكور وإن لم يكن صريحا في ذلك، إلا أن المؤكد أن الدبيح هو الغلام المبشر به في هذا المقطع، والموصوف بالحلم، كما أنّه لا يخلو من قرائن استُفيد منها للدلالة على أن الغلام الحليم هو إسماعيل، وبما أنه هو المبشّر به، فهو الذبيح بحسب السياق، أن الغلام الحليم هو إسماعيل، وبما أنه هو المبشّر به، فهو الذبيح بحسب السياق، وهو الملقب بذبيح الله، ومن ذهب إلى أنَّ البشارة هنا في الصافات لا تختلف عـن تلك التي هي في السور الأخرى المذكورة، فيكون المبشر به عندئذ هو إسحاق، ويحمل الصفتين معاً فهو غلام عليم وهو نفسه غلام حليم، و هو الذبيح.. وهو:

الابن الأكبر لإبراهيم عليه السلام، على رأي القرطبي القائل: "بشر ﴿ بِغُلام حَلِيمٍ ﴾، وذلك قبل أن يتزوّج هاجر، وقبل أن يولد له إسماعيل، وليس في القرآن أنه بُشر بولد إلا إسحاق". ا

أقول: صحيح أنَّ القرآن الكريم، لم يهتم بمن هو الأكبر منهما، لكن يمكن استفادة ذلك من أنَّ التغزيل العزيز، الذي لم يأت على ذكر الغلامين أو الأخوين النبيين معاً في أي موضع منه، إلاّ قدّم ذكر إسماعيل على إسحاق، ولعـلّ مـن هـذا التقديم يُستفاد أنَّ إسماعيل هو الأكبر، لاحظ حين راح إبراهيم يحمـد الله تعـالي في الآية ٣٩ من سورة إبراهيم:

﴿أَلْحَمْـدُ لِلهِ الَّـذِي وَهَـبَ لِي عَـلَى الْكِبَرِ إِسْـمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَـمِيعُ الدُّعَآءِ﴾.

وهذا اعتراف من إبراهيم بنعم الله سبحانه، وراح يحمد الله تعالى على إحسانه بأن وهب له على الكبر؛ كبر سنّه ولدين.

ولعلُّه قدَّم ذكر إسماعيل أيضاً؛ لأنه المعنى بمكة وما يخصُّ البيت الحرام، فقـ د

١. الجامع لأحكام القرآن: الآيات في سورة الصافات.



جاءت هذه الآية ضمن سياق آيات يتوفر على مجموعة من أدعيته عليه السلام لمكة والوادى والبيت الحرام..

﴿... وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَـذَا الْبَلَدَ آمِناً وَاجْنُبْنِى وَبَنِىً أَن نَّعْبُدَ لَامَ﴾.

﴿ رَّبَنَآ إِنَّى أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِى بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُ وَالسَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ \*... الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِى وَهَبَ لِى عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَآءِ ﴾.

ولكن التقديم هذا ورد في آيات أخرى أيضاً: فعن سؤال يعقوب بنيه، جاءت الآية ١٣٣ من سورة البقرة:

﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَـٰهَا وَإِلَـٰهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَـٰهاً وَاحِداً وَنَحْنُ لَـهُ مُسْلمُونَ ﴾.

الشيخ الطبرسي: وإنما قدم ذكر إسماعيل على إسحاق؛ لأنه كان أكبر منه، وإسماعيل كان عم يعقوب، وجعله أباً له؛ لأن العرب تسمي العم أباً كما تسمي الجد أباً، وذلك لأنه يجب تعظيمهما كتعظيم الأب؛ ولهذا قال النبي من النبي من العباس عمه.

وفي الإيمان بجميع الرسل والنبيين، تأتى الآية ١٣٦ من سورة البقرة:

﴿ قُولُواْ آمَنًا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾.

والآية ٨٤ من سورة آل عمران:

وَّقُلْ آمَنَّا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ

وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿.

وفي الحوار حول ابراهيم وولديه وحفيده ، تأتي الآية ١٤٠ من سورة البقرة: ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُواْ هُوداً أَوْ نَصَارَى﴾.

وفيما يتعلق بالوحى، تأتي الآية ١٦٣ من سورة النساء :

﴿إِنَّا أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِـن بَعْـدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْـرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيســَى وَأَيُّـوبَ وَيُـونُسَ وَهَـارُونَ وَسُـلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوراً﴾.

نلاحظ في كلّ هذه الآيات القرآنية مجيء إسماعيل بعد إبراهيم مباشرةً وقبل أخيه إسحاق، حينما يقترنا في آية..

هذا ويقول الرازي: وإنما ذكر قوله: ﴿عَلَى الْكِبَرِ﴾، لأنّ المنّة بهبة الولد في هذا السّن أعظم، من حيث إنّ هذا الزمان زمان وقوع اليأس من الولادة والظفر بالحاجة في وقت اليأس من أعظم النعم، ولأنّ الولادة في تلك السّن العالية كانت آية لإبراهيم.. وعلى في قوله: ﴿عَلَى الْكِبَرِ﴾، بمعنى مع كقول الشاعر:

إني على ماترين من كبري أعلم من حيث يؤكل الكتف

وهو في موضع الحال ومعناه: وهب لي في حال الكبر.

وقد اختلف في سنّه هذا، يقول الرازي: اعلم أنّ القرآن يدلّ على أنه تعالى إنما أعطى إبراهيم عليه السلام هذين الولدين أعني إسمعيل وإسحاق على الكبر والشيخوخة، فأما مقدار ذلك السن فغير معلوم من القرآن وإنما يرجع فيه إلى الروايات.

والروايات مختلفة، فعن ابن عباس أنّه قال: ولد له إسماعيل وهو ابن تسع وتسعين، وولد له إسحاق وهو ابن مائة واثنتي عشرة سنة، وروي أنه ولد له



إسماعيل لأربع وستين. وإسحاق لتسعين. وعن سعيد بن جبير: لم يولد لإبراهيم إلاّ بعد مائة وسبع عشرة سنة. \

صحيح أنَّ البشارة بأي منهما تريح قلب إبراهيم وتفرحه.. وصحيح أنَّ الابتلاء لإبراهيم بأي منهما أن يكون هو الذبيح، يوجع قلبه، وقد وقع له ذلك وهو في وقت كونه شيخاً كبيراً، فقد جاءه الولد المذكور على كِبر سنّه، وهو أحب إليه من نفسه، وإذا به يُؤمر بقتله وبيده.. لقد كان معروفاً بأنه صاحب الابتلاآت والاختبارات الكثيرة، وعرف بأنه كما وصفته السماء كان خاشعاً مطيعاً لربّه فيما أمره وفيما نهاه وفيما ابتلاه.. قائماً بشكر نعمة ربّه عليه. ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً لِيهِ ... \* شَاكِراً لِأَنْعُمِهِ ... .. للهُ لما من ابتلاء إلا خرج منه وقد سجل فوزاً عظيماً ودرجةً رفيعة...

لكن هذين السؤالين في المقطع القرآني ٩٩-١١٣ من سورة الصافات، صارا موضع الكلام بين الصحابة والتابعين والمفسرين، فالمتفق عليه بينهم في أن المبشر به، الموصوف بأنه غلام حليم هو الذبيح، دون أن يذكر اسمه صراحة، ولعل السبب في عدم ذكر الذبيح باسمه، يقول ابن عاشور الذي يذهب إلى أنه إسماعيل:

«وقد أشارت هذه الآيات إلى قصة الذبيح ولم يسمه القرآن؛ لعلّه لـئلا يـثير خلافاً بين المسلمين وأهل الكتاب في تعيين الذبيح مِن ولدَيْ إبراهيم، وكان المقصد تألف أهل الكتاب لإقامة الحجة عليهم في الاعتراف برسالة محمد عَلَيْ الله و وتصديق القرآن، ولم يكن ثمة مقصد مهم يتعلق بتعيين الذبيح، ولا في تخطئة أهل الكتاب في تعيينه، وأمارة ذلك أن القرآن سمّى إسماعيل في مواضع غير قصة الـذبح، وسمّى

١. مجمع البيان، للطبرسي؛ تفسير الرازي؛ وتفسير الكشاف، الزمخشري (ت٥٣٨هـ).

٢. النحل :١٢٠ – ١٢٢.



إسحاق في مواضع، ومنها بشارة أمّه على لسان الملائكة الذين أرسلوا إلى قوم لُوط، وذكر اسمَيْ إسماعيل وإسحاق أنهما وُهبا له على الكِبر، ولم يسمّ أحداً في قصة الذبح قصداً للإبهام مع عدم فوات المقصود من الفضل؛ لأنّ المقصود من القصة التنويه بشأن إبراهيم، فأي ولديه كان الذبيح كان في ابتلائه بذبحه وعزمه عليه، وما ظهر في ذلك من المعجزة تنويه عظيم بشأن إبراهيم.

وقال الله تعالى :

﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾. `

وقال النبيُّ عَلَيْكِاللهُ: «لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم». ٢

لقد كان ذلك سبباً لاختلافهم في الغلام الحليم؛ أهو إسماعيل أو هو إسحاق، وبالتالي يكون هو الذبيح. ولكل حججه وأدلته؛ حتى صاروا طوائف ثلاثاً: الطائفة الأولى: لاذت بالسكوت فلم تبدِ رأياً ولم ترجح قولاً. وفوضت علم ذلك إلى الله تعالى؛ ومنها الزجاج فقد قال: الله أعلم أيهما الذبيحين.

ويظهر لي أنَّ الفخر الرازي تبع الزجاج في ذلك، فبعد أن أورد أدلة الفريقين، انتهى إلى التالي: وكان الزجاج يقول: الله أعلم أيهما الذبيح، والله أعلم.

ثم قال: واعلم أنه يتفرع على ما ذكرنا اختلافهم في موضع الـذبح، فالـذين قالوا: الذبيح هو إسماعيل قالوا: كان الذبح بمنى، والذين قالوا: إنه إسحاق قالوا: هو بالشام وقيل ببيت المقدس، والله أعلم.

جاء رأيه هذا بعد أن أورد ستة أدلة تبناها الفريق القائل بأنّ إسماعيل هـو الذبيح، يقابلها وجهان احتجّ بهما من قال: إنّ ذلك الذبيح هو إسحاق، فقد ذكرها

١. العنكبوت : ٤٦.

٢. تفسير التحرير والتنوير : الآية .



في المسألة الثانية، بعد أن ذكر من نسب إليه القول بأنّ الذبيح هو إسحاق: وهم عمر وعلي والعباس بن عبد المطلب وابن مسعود وكعب الأحبار وقتادة وسعيد بن جبير ومسروق وعكرمة والزهرى والسدى ومقاتل.

وأما من ذكر أنه إسماعيل، فهم ابن عباس وابن عمر وسعيد بن المسيب والحسن والشعبي ومجاهد والكلبي.

قال: واحتج القائلون بأنه إسماعيل بوجوه:

الأول: أنّ رسول الله عَلَيْهُ قال: «أنا ابن الذبيحين».

وقال له أعرابي: يا ابن الذبيحين، فتبسم، فسئل عن ذلك فقال: إن عبد المطلب لما حفر بئر زمزم، نذر لله لئن سهل الله له أمرها ليذبحن أحد ولده، فخرج السهم على عبد الله فمنعه أخواله وقالوا له: افد ابنك بمائة من الإبل، ففداه بمائة من الإبل، والذبيح الثاني إسماعيل.

الحجة الثانية: نقل عن الأصمعي أنه قال: سألت أبا عمرو بن العلاء عن الذبيح، فقال: يا أصمعي أين عقلك، ومتى كان إسحاق بمكة، وإنما كان إسماعيل بمكة، وهو الذي بني البيت مع أبيه والمنحر بمكة؟

الحجة الثالثة: أنّ الله تعالى وصف إسماعيل بالصبر دون إسحاق في قوله: ﴿وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ كُلٌّ مّنَ الصَّابِرِينَ﴾. \

وهو صبره على الذبح، ووصفه أيضاً بصدق الوعد في قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادقَ الْوَعْدِ﴾. ٢

لأنه وعد أباه من نفسه الصبر على الذبح فوفى به.

١. الأنبياء : ٨٥.

۲. مریم : ٥٤.



الحجة الرابعة: قوله تعالى: ﴿فَبَشَّرْناهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاء إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾.

فلو كان الذبيح إسحاق؛ لكان الأمر بذبحه إما أن يقع قبل ظهور يعقوب منه أو بعد ذلك.

فالأول باطل، لأنه تعالى لما بشرها بإسحاق، وبشرها معه بأنه يحصل منه يعقوب فقبل ظهور يعقوب منه لم يجز الأمر بذبحه، وإلا حصل الخلف في قوله: 

﴿ وَمِن وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾.

والثاني باطل، لأن قوله: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْىَ قَالَ يَا بُنَى ۚ إِنَّى أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنَّى أَذْبَحُكَ ﴾، يدل على أن ذلك الابن لما قدر على السعي ووصل إلى حد القدرة على الفعل، أمر الله تعالى إبراهيم بذبحه، وذلك ينافي وقوع هذه القصة في زمان آخر، فثبت أنه لا يجوز أن يكون الذبيح هو إسحاق.

الحجة الخامسة: حكى الله تعالى عنه أنه قال: ﴿إِنَّى ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ﴾. ﴿

ثم طلب من الله تعالى ولداً يستأنس به في غربته فقال: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينِ﴾. \

وهذا السؤال إغا يحسن قبل أن يحصل له الولد؛ لأنه لو حصل له ولد واحد لما طلب الولد الواحد، لأن طلب الحاصل محال، وقوله: همّبْ لي مِنَ الصَّالِحِينِ، لا يفيد إلا طلب الولد الواحد، وكلمة من للتبعيض وأقل درجات البعضية الواحد فكأن قوله: همن الصَّالِحِينَ. لا يفيد إلا طلب الولد الواحد، فثبت أن هذا السؤال لا يحسن إلا عند عدم كل الأولاد، فثبت أن هذا السؤال وقع حال طلب الولد الأول، وأجمع الناس على أن إسماعيل متقدم في الوجود على إسحاق، فثبت أن الأول، وأجمع الناس على أن إسماعيل متقدم في الوجود على إسحاق، فثبت أن

١. الصافات : ٩٩.

٢. الصافات : ١٠٠٠.



المطلوب بهذا الدعاء وهو إسماعيل، ثم إنّ الله تعالى ذكر عقيبه قصة الذبيح، فوجب أن يكون الذبيح هو إسماعيل.

الحجة السادسة: الأخبار الكثيرة في تعليق قرن الكبش بالكعبة، فكأن الذبيح بمكة. ولو كان الذبيح إسحق كان الذبح بالشام .

واحتج من قال إنّ ذلك الذبيح هو إسحاق بوجهين:

الوجه الأول: أنّ أول الآية وآخرها يدل على ذلك، أما أولها فإنه تعالى حكى عن إبراهيم عليه السلام قبل هذه الآية أنه قال: ﴿إِنّى ذَاهِبٌ إِلَى رَبّى سَيَهْدِينِ ﴾، وأجمعوا على أنّ المراد منه مهاجرته إلى الشام، ثم قال: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاّمٍ حَليم﴾.

فوجب أن يكون هذا الغلام ليس إلا إسحاق، ثم قال بعده: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السّعي هو ذلك السّعْمَ ﴿ وذلك يقتضي أن يكون المراد من هذا الغلام الذي بلغ معه السعي هو ذلك الغلام الذي حصل في الشام، فثبت أن مقدمة هذه الآية تدل على أن الذبيح هو إسحاق، وأما آخر الآية فهو أيضاً يدل على ذلك، لأنه تعالى لما تم قصة الذبيح قال بعده: ﴿ وَبَشّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مّنَ ٱلصّالِحِينَ ﴾. ومعناه أنه بشره بكونه نبياً من الصالحين، وذكر هذه البشارة عقيب حكاية تلك القصة يدل على أنه تعالى إنما بشره بهذه النبوة لأجل أنه تحمل هذه الشدائد في قصة الذبيح، فثبت بما ذكرنا أن أول الآية وآخرها يدل على أن الذبيح هو إسحاق عليه السلام.

الحجة الثانية: على صحة ذلك ما اشتهر من كتاب يعقوب إلى يوسف عليه السلام من يعقوب إسرائيل نبيّ الله بن إسحاق ذبيح الله بن إبراهيم خليل الله.

فهذا جملة الكلام في هذا الباب، وكان الزجاج يقول: الله أعلم أيهما الـذبيح، والله أعلم. واعلم أنه يتفرع على ما ذكرنا اختلافهم في موضع الذبح فالـذين قــالوا



الذبيح هو إسماعيل قالوا: كان الذبح بمنى، والذين قالوا: إنه إسحاق قالوا هو بالشام وقيل ببيت المقدس، والله أعلم.\

فيما الطائفة الثانية: لم تفرق بين هذا المقطع وبين المقاطع الثلاثة، وبالتالي جعلت البشارة الواردة فيه وفي جميع المقاطع بإسحاق، وكذا هو الذبيح. ولم تر َ فرقاً بين الآيات التي ذكرت فيها البشارة بإسحاق ووصف فيها بأنه غلام عليم، وبين آية الصافات، التي وصف فيها الغلام بأنه غلام حليم.. فلا يرون أنَّ هذا الوصف يدلُّ على أنَّ الغلامين مختلفان. وقد ذكر الرازي حجّتين لمن تبنى هذا الرأي. ذكرناهما أعلاه.

فالطبري في تفسيره، وكذا في تاريخه، لا يفرق بين البشارة في السور: هود، الحجر، الذاريات، والتي كانت بإسحاق. وبين البشارة في سورة الصافات، فعنده هي بشارة واحدة وهي بإسحاق دون إسماعيل وإن تعددت مواقعها وسياقاتها .. وبما أن إسحاق هو من بُشر به، فهو الذبيح أيضاً، وتبعه في هذا عدد من الرواة والمفسرين.

وأسند هذا القول لكل من عكرمة وقتادة عن الآية: ﴿فَبَشَرْناهُ بِغُلامٍ حَلِيمٍ ﴾، فالأول قال: هو إسحاق. والثاني قال: بشر بإسحاق، قال: لـم يُـثْنَ بـالـحلـم على أحد غير إسحاق وإبراهيـم.

ثمَّ واصل الطبري كلامه حول البشارة بإسحاق حينما تحدث عن قصة الذبيح في قوله: ﴿قَالَ يَا بُنَىَّ إِنِّى أَرَى فِى المَنامِ أَنِّى أَذْبَحُكَ ﴾. يقول تعالى ذكره: قال إبراهيم خليل الرحمن لابنه: ﴿يَا بُنَىًّ إِنِّى أَرَى فِى المَنامِ أَنِّى ذَكره: وَكان فيما ذكر أن إبراهيم نذر حين بشَّرته الملائكة بإسحاق ولداً أن

١. تفسير مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، الرازي (ت ٦٠٦ هـ)؛ سورة الصافات ١٠١ -١٠٧.
 المسألة الثانية، بتصرف بسيط.



يجعله إذا ولدته سارة لله ذبيحاً، فلما بلغ إسحاق مع أبيه السَّعْي أرِي إبراهيم في المنام، فقيل له: أوفِ لله بنذرك، ورؤيا الأنبياء يقين، فلذلك مضى لما رأى في المنام، وقال له ابنه إسحاق ما قال.

هذا وأنَّ الطبري ذكر كلا القولين في إسحاق وفي إسماعيل، وما ورد فيهما من أخبار، وأخبار مع ذكرها للبشارة والذبح سكتت عن ذكر الاسم، ولكثرتها وخوف الإطالة، أعرضنا عن ذكرها، فلتراجع في محلها.

وخلص أخيراً إلى أنَّ أولى القولين بالصواب في السمفْدي من ابني إبراهيم خليل الرحمن على ظاهر التنزيل قول من قال: هو إسحاق؛ لأن الله قال: ﴿وَقَدَيْناهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ﴾، فذكر أنه فَدى الغلام الحليم الذي بُشِّر به إبراهيم حين سأله أن يهب له ولداً صالحاً من الصالحين، فقال:

وَرَبِّ هَبْ لِى مِنَ الصَّالِحِينَ ، فإذ كان المفدِي بالذبح من ابنيه هو المبشَّر به، وكان الله تبارك اسمه قد بين في كتابه أن الذي بُشِّر به هو إسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، فقال جلّ ثناؤه:

﴿فَبَشَرْناهُ بِإِسَحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾، وكان في كل موضع من القرآن ذكر تبشيره إياه بولد، فإنما هو معنى به إسحاق، كان بيناً أن تبشيره إياه بقوله: ﴿فَبَشَرْناهُ بِغُلامٍ حَلِيمٍ ﴾، في هذا الموضع نحو سائر أخباره في غيره من آيات القرآن.

ثم واصل كلامه قائلاً: إن الله أخبر جل ثناؤه في هذه الآية عن خليله أن بشره بالغلام الحليم عن مسألته إياه أن يهب له من الصالحين، ومعلوم أنه لم يسأله ذلك إلا في حال لم يكن له فيه ولد من الصالحين، لأنه لم يكن له من ابنيه إلا إمام الصالحين، وغير موهوم منه أن يكون سأل ربه في هبة ما قد كان أعطاه ووهبه له. فإذ كان ذلك كذلك فمعلوم أن الذي ذكر تعالى ذكره في



هذا الموضع هو الذي ذكر في سائر القرآن أنه بشّره به، وذلك لا شك أنه إسحاق، إذ كان المفدي هو المبشّر به. وأمّا الذي اعتلّ به من اعتلّ في أنه إساعيل، أنّ الله قد كان وعد إبراهيم أن يكون له من إسحاق ابن، فلم يكن جائزاً أن يأمره بذبحه مع الوعد الذي قد تقدم فإنّ الله إنما أمره بذبحه بعد أن بلغ معه السعي، وتلك حال غير ممكن أن يكون قد ولد لإسحاق فيها أولاد، فكيف الواحد؟

وأما اعتلال من اعتل بأن الله أتبع قصة المفدي من ولد إبراهيم بقوله: 
وَبَشَرْناهُ بِإِسحَاقَ نَبِيًا ﴿ وَلَو كَانِ المفدي في إسحاق لم يبشّر به بعد، وقد ولد، وبلغ معه السعي، فإن البشارة بنبوة إسحاق من الله في ما جاءت به الأخبار جاءت إبراهيم وإسحاق بعد أن فُدِي تكرمة من الله له على صبره لأمر ربّه في ما امتحنه به من الذبح، وقد تقدمت الرواية قبل عمن قال ذلك. وأما اعتلال من اعتل بأن قرن الكبش كان معلقاً في الكعبة فغير مستحيل أن يكون حُمِل من الشام إلى مكة. وقد رُوي عن جماعة من أهل العلم أن إبراهيم إنها أمر بذبح ابنه إسحاق بالشام، وبها أراد ذبحه.

وكذا القرطبي في تفسيره، وقبل أن يبدأ بكلام طويل يتضمن أقوالاً وروايات حول ابني إبراهيم عليهم السلام بخصوص هاتين المسألتين، ذهب إلى أنَّ إسحاق هو الذبيح، نجد هذا فيما ذكره في المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينِ ﴾، لما عرّفه الله أنه مخلصه دعا الله ليعضُده بولد يأنس به في غُرْبته... قال الله تعالى: ﴿فَبَشَرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ﴾، أي إنه يكون حليماً في كبره، فكأنه بُشِّر ببقاء

١. تفسير جامع البيان في تفسير القرآن، الطبري (ت٣١٠هـ)؛ الصافات:١٠٠-١١٢؛ وتاريخ
 الطبرى ١ : ١٥٨-١٦٣.



ذلك الولد؛ لأنّ الصغير لا يوصف بذلك، فكانت البشرى على ألسنة الملائكة كما تقدّم في «هود». ويأتي أيضاً في «الذاريات».

وفي مواضع أخر راح يذكر الاختلاف، ويؤيد القول الذاهب إلى كون المبشر به والذبيح هو إسحاق، فقال :

و أختلف العلماء في المأمور بذبحه. فقال أكثرهم: الذبيح إسحاق. وممن قال بذلك العباس بن عبد المطلب و أبنه عبد الله، ثمَّ يقول: وهو الصحيح عنه.

روى الثوريّ وابن جريج يرفعانه إلى ابن عباس قال: الذبيح إسحاق. وهـو الصحيح عن عبد الله بن مسعود أنّ رجلاً قال له: يـا بـن الأشـياخ الكـرام. فقـال عبد الله: ذلك يوسف بن يعقوب بن إسحاق ذبيح الله بـن إبـراهيم خليـل الله المهاليّينيّ. وقد روى حماد بن زيد يرفعه إلى رسول الله عَمَا الله قال:

«إنّ الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الكالي».

روى أبو الزبير عن جابر قال: الذبيح إسحاق. وذلك مروي أيضاً عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه. وعن عبد الله بن عمر: أنّ الذبيح إسحاق. وهو قول عمر رضى الله عنه. فهؤلاء سبعة من الصحابة.

وقال به من التابعين وغيرهم عَلْقَمة والشّعبي ومجاهد وسعيد بن جُبير وكعب الأحبار وقتادة ومسروق وعِكرمة والقاسم بن أبي بَزَّة وعطاء ومقاتل وعبد الرحمن بن سابط والزهري والسدي وعبد الله بن أبي الهذيل ومالك بن أنس، كلهم قالوا: الذبيح إسحاق. وعليه أهل الكتابين اليهود والنصارى، واختاره غير واحد منهم النجاس والطبرى وغيرهما.

قال سعيد بن جبير: أُرِيَ إبراهيمُ ذبح إسحاق في المنام، فسار به مسيرة شهر في غداة واحدة، حتى أتى به المنحر من مِنيً؛ فلما صرف الله عنه المذبح وأمره أن



يذبح الكبش فذبحه، وسار به مسيرة شهر في رَوْحـة واحـدة طويـت لـه الأوديـة والجبال. وهذا القول أقوى في النقل عن النبيِّ عَلَيْكُ وعن الصحابة والتابعين.

وقال آخرون: هو إسماعيل. وممن قال ذلك أبو هريرة وأبو الطفيل عامر بـن واثلة. وروي ذلك عن ابن عمر وابن عباس أيضاً، ومن التابعين سعيد بـن المسـيّب والشّعبي ويوسف بن مِهْران ومجاهد والربيع بن أنس ومحمد بن كعب القُرَظيّ والكلبي وعلقمة.

## وسئل أبو سعيد الضرير عن الذبيح فأنشد:

| نَطــقَ الكتـــابُ بـــذاك والتنزيـــلُ    | إنّ الـــذبيح هُـــديت إسماعيــــلُ           |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وأتى بــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | شرف به خص الإله نبيّنا                        |
| شرفاً بــه قــد خَصّــه التفضـيلُ          | إن كنــتَ أُمَّتَــه فــلا تُنْكِــر ْ لَــهُ |

وعن الأصمعي قال: سألت أبا عمرو بن العلاء عن الذبيح، فقال: يا أصمعي أين عَزَب عنك عقلك! ومتى كان إسحاق بمكة؟ وإنما كان إسماعيل بمكة، وهو الذي بني البيت مع أبيه والمنحر بمكة.

وروي عن النبيُّ عَلَيْهُ أنَّ الذبيح إسماعيل.

ويخلص القرطبي إلى أنَّ الأوّل أكثر عن النبي مَا في وعن أصحابه وعن التابعين. واحتجوا بأن الله عزّوجل قد أخبر إبراهيم حين فارق قومه، فهاجر إلى الشام مصع امرأته سارة وابسن أخيه لصوط فقال: ﴿إِنَّ ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴾ ﴿

١. الصافات : ٩٩.



أنه دعا فقال: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾، فقال تعالى: ﴿فَلَـمًا اعْتَـزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ﴾؛ ﴿ ولأنّ الله قال: ﴿وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ﴾، فذكر أنّ الفداء في الغلام الحليم الذي بُشِّر به إبراهيم وإنما بُشِّر بإسحاق؛ لأنه قال: ﴿وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ﴾، وقال هنا: ﴿بِغُلامٍ حَلِيمٍ ﴾، وذلك قبل أن يتـزوّج هاجر وقبل أن يولد له إسماعيل، وليس في القرآن أنه بُشر بولد إلا إسحاق.

احتج من قال: إنه إسماعيل: بأن الله تعالى وصفه بالصبر دون إسحاق في قوله تعالى: ﴿وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ كُلُّ مِّنَ الصَّابِرِينَ﴾، أوهو صبره على الذبح، ووصفه بصدق الوعد في قوله:

﴿إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ﴾؛ لأنه وعد أباه من نفسه الصبر على الـذبح فوفّى به؛ ولأن الله تعالى قال: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً﴾، فكيف يأمره بذبحه وقد وعده أن يكون نبيًّا، وأيضاً فإن الله تعالى قال: ﴿فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾، فكيف يؤمر بذبح إسحاق قبل إنجاز الوعد في يعقوب؟

وإيضاً ورد في الأخبار تعليق قرن الكبش في الكعبة، فدلّ على أن الـذبيح إسماعيل، ولو كان إسحاق لكان الذبح يقع ببيت المقدس.

ثمَّ ردَّ هذه الأدلة الذاهبة إلى أنَّ الذبيح هو إسماعيل بقوله: وهذا الاستدلال كله ليس بقاطع؛ أما قولهم:

كيف يأمره بذبحه وقد وعده بأن يكون نبيّاً، فإنه يحتمل أن يكون المعنى: وبشرناه بنبو ته بعد أن كان من أمره ما كان؛ قاله ابن عباس...

ولعله أُمِر بذبح إسحاق بعد أن ولد لإسحق يعقوب. ويقال: لم يرد في القرآن

۱. مریم : ۶۹.

٢. الأنبياء : ٨٥ .

أن يعقوب يولد من إسحق.

وأما قولهم: ولو كان الذبيح إسحاق لكان الذبح يقع ببيت المقدس، فالجواب عنه ما قاله سعيد بن جبير على ما تقدّم.

وقال الزجاج: الله أعلم أيهما الذبيح. وهذا مذهب ثالث....

والنحاس يميل إلى أنّ الذبيح هو إسحاق، يظهر ذلك من ردّه لـدليلي بعـض أهل العلم على أنَّ الذبيح هو إسماعيل:

الأول: أنَّ إسماعيل كان بمكة وكان الذبح بمنى. فيقول: وهذا لا يلزم، روي عن ابن عباس أنه قال: كان الذبح بالشام، وقال عبيد بن عمير: كان بالشام، وإن كان مجاهد قد قال: كان بمنى.

الثاني: وقال بعضهم في القرآن ما يدل على أنه إسماعيل ، قال الله عزَّوجلَّ: ﴿فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾، أندل بهذا على أن إسحاق سيعيش حتى يولد له، فكيف يؤمر بذبحه؟

قال أبو جعفر: وهذا أيضاً لا يثبت حجّة؛ لأنه يجوز أن يؤمر بذبحه، وقد علم أنه يولد له؛ لأنه يجوز أن يجييه الله جلّ وعزّ بعد ذلك.

أقول: إن كان يقصد الطبري، وهو كذلك، فلم أجد فيما تيسر لي قول أبي جعفر هذا باللفظ نفسه لا في تفسيره ولا في تاريخه. وإن كان أبو جعفر يرى أنّ المبشر به والذبيح هو إسحاق كما ذكرنا.

وأما الطائفة الثالثة: فقد ذهبت إلى أنَّ البشارة في السور الأخرى؛ جاءت

١. تفسير الجامع لأحكام القرآن، القرطبي (ت٦٧١هـ)؛ الصافات١٠٠-١١٢.

۲. هود : ۷۱ .

٣. انظر معاني القرآن، للنحاس : الآيات .



بإسحاق، أما البشارة في مقطع سورة الصافات، فهي تعني إسماعيل، وهو الذبيح، ذلك الذي شارك أباه في رفع قواعد البيت الحرام.

﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾، \

فالشيخ مكارم يقول: «وبغض النظر عمّا قيل، فهناك قضيّة مسلّم بها، وهي أن الطفل الذي جاء به إبراهيم مع أمّه إلى مكّة المكرّمة بأمر من الله ثمّ تركهما هناك، وساعده من بعد في بناء الكعبة المشرّقة، وأدّى مراسم الطواف والسعي هو إسماعيل، وهذا يدل على أنّ الذبيح هو إسماعيل؛ لأنّ عملية الذبح تكمل الأعمال المذكورة... للذكورة... للمنافئة المنافئة المنافئ

## ومن أهم أدلة هذه الطائفة:

الآية: ﴿ وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً ﴾، التي جاءت بعد ذكر قصة الـذبح... والخـبر المروي عن الرسول عَلَيْلِيْ أنه قال: ... وانظر الأدلة الستة التي ذكرها الـرازي أعـلاه: «أنّا ابْنُ الذَّبيحَيْن».

ومن هذه الطائفة ابن كثير، وخلاصة قوله: أنّ إسماعيل عليه أول ولد بشر به إبراهيم عليه السلام، وأنّه أكبر من إسحاق باتفاق المسلمين وأهل الكتاب، ففي نصّ كتابهم أنّ إسماعيل عليه السلام ولد ولإبراهيم عليه السلام ست وثمانون سنة، وولد إسحاق وعمر إبراهيم عليه الصلاة والسلام تسع وتسعون سنة، وعندهم أنّ الله تبارك وتعالى أمر إبراهيم أن يذبح ابنه وحيده، وفي نسخة أخرى: بكره،

١. البقرة : ١٢٧ .

٢. تفسير الأمثل: الآيات.



فأقحموا ههنا كذباً وبهتاناً إسحاق، ولا يجوز هذا، لأنه مخالف لنصّ كتــابهم، وإنمــا أقحموا إسحاق؛ لأنه أبوهم، وإسماعيل أبو العرب، فحسدوهم، فزادوا ذلك، وحرفوا العجموا إسحاق؛ لا له ابوهم، وإسماعيل ابو العرب، فحسدوهم، فزادوا دلك، وحرفوا ولله وحرفوا وحرفوا وحرفوا وحيدك بمعنى: الذي ليس عندك غيره، فإن السماعيل كان ذهب به وبأمّه إلى مكة، الم وهو تأويل وتحريف باطل؛ فإنه لا يقال وحيدك إلاّ لمن ليس له غيره، وأيضاً فـإنّ ﴿ إِنْ أول ولد له معزة ما ليس لمن بعده من الأولاد، فالأمر بذبحه أبلغ في الابتلاء والاختبار.

وأما ردُّ ابن كثير على ما ذهب إليه جماعة من أهل العلم، وعلى ما نُقل عن بعض الصحابة من أن الذبيح هو إسحاق، فيقول: وليس ذلك في كتاب ولا سنة، وما أظن ذلك تلقى إلا عن أحبار أهل الكتاب، وأخذ ذلك مسلم من غير حجّة، وهذا كتاب الله شاهد ومرشد إلى أنه إسماعيل؛ فإنه ذكر البشارة بغلام حليم، وذكر أنه الذبيح، ثم قال بعد ذلك: ﴿وَبَشِّرْناهُ بِإِسْحاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴿، ا

ولما بشرت الملائكة إبراهيم بإسحاق، قالوا: ﴿إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلاَمِ عَلِيمٍ﴾. ٢ وقال تعالى: ﴿فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾. ۗ

أي: يولد له في حياتهم ولد يسمى يعقوب، فيكون من ذريته عقب ونسل ... وأنه لا يجوز بعد هذا أن يؤمر بذبحه وهو صغير؛ لأنَّ الله تعالى قـد وعـدهما بأنـه سيعقب، ويكون له نسل، فكيف عكن بعد هذا أن يؤمر بذبحه صغيراً؟

وإسماعيل وصف ههنا بالحليم؛ لأنه مناسب لهذا المقام... وقد كان إبراهيم عليه الصلاة والسلام يذهب في كل وقت يتفقد ولده وأم ولده ببلاد فاران، وينظر في

١. الصافات : ١١٢.

٢. الحجر: ٥٣.

٣. هود : ٧١ .

أمرهما، وقد ذكر أنه كان يركب على البراق سريعاً إلى هناك، والله أعلم. المراهما، وقد ذكر أنه كان يذكر اختلاف العلماء في الذبيح على قولين:

أحدهما: أنه إسحاق، وروي ذلك عن علي التَّالِاِ، وابن مسعود، وقتادة، وسعيد بن جبير، ومسروق، وعكرمة، وعطاء، والزهري، والسدي، والجبائي.

والقول الآخر: أنه إسماعيل، عن ابن عباس، وابن عمر، وسعيد بن المسيب، والحسن، والشعبي، ومجاهد، والربيع بن أنس، والكلبي، ومحمد بن كعب القرظي..

يقول: وكلا القولين قد رواه أصحابنا عن أئمتنا البَيْلِمْ.

لكنه يقول: إلا أن الأظهر في الروايات أنه إسماعيل. ويعضده قوله بعد قصة الذبح: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًا مِّنَ الصّالِحِينَ﴾، ومن قال: إنه بشر بنبوة إسحاق، فقد ترك الظاهر، ولأنه قال في موضع آخر:

﴿فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾. فبشره بإسحاق وبأنه سيولد له يعقوب فكيف يبشره بذرية إسحاق ثم يأمره بذبح إسحاق مع ذلك، وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «أنا ابن الـذبيحين»، ولا خلاف أنه من ولد إسماعيل والذبح الآخر هو عبد الله أبوه. وحجة من قال: إنه إسحاق أن أهل الكتابين أجمعوا على ذلك؛ وجوابه إن إجماعهم ليس بحجة وقولهم غير مقبول.

وروى محمد بن إسحاق عن محمد بن كعب القرظي قال: كنت عند عمر بن عبد العزيز فسألني عن الذبيح؟ فقلت: إسماعيل. واستدللت بقوله: ﴿وَبَشَرْناهُ بِإِسْحاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصّالِحِينَ﴾، فأرسل إلى رجل بالشام كان يهودياً فأسلم وحسن إسلامه وكان يرى أنه من علماء اليهود فسأله عمر بن عبد العزيز عن ذلك وأنا عنده فقال

١. تفسير تفسير القرآن الكريم، لاين كثير (ت٧٧٤ هـ)؛ الصافات.



إسماعيل. ثم قال: والله يا أمير المؤمنين إنّ اليهود لـ تعلم ذلـك ولكـنّهم يحسـدونكم معشر العرب على أن يكون أبوكم الذي كان من أمر الله فيه ما كان فهـم يجحـدون ذلك ويزعمون أنه إسحاق لأنه أبوهم...\

والسيّد الطَّباطبائي؛ كان ممن يذهب إلى أنَّ المبشر به والذبيح هو إسماعيل، يتضح هذا من ردّه لما قاله الطبري، حيث يقول السيد عن هذا المقطع من الصافات:

«واعلم أن هذه الآية المتضمنة للبشرى بإسحاق بوقوعها بعد البشرى السابقة بقوله: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ﴾، المتعقبة بقوله: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ﴾، إلى آخر القصة ظاهرة كالصريحة أو هي صريحة في أنّ الذبيح غير إسحاق وهو إسماعيل عليهما السلام».

وقد فصل القول في هذا في سورة الأنعام، في قصة نبي الله إبراهيم عليه وما جاء عن هذا المورد في القرآن الكريم، ولكن بعد أن يبرد ما جاء في التبوراة: أن الذبيح هو إسحاق دون إسماعيل عليه الله الذبيح هو إسحاق دون إسماعيل عليه الحج الحاكي لما جرى عليه وعلى أمّه من المحنة وبنائه الكعبة المشرقة وتشريع عمل الحج الحاكي لما جرى عليه وعلى أمّه من المحنة والمشقة في ذات الله، وقد اشتمل على الطواف والسعي والتضحية، كل ذلك تؤيّد كون الذبيح هو إسماعيل دون إسحاق عليهما السلام».

وما وقع في إنجيل برنابا أنّ المسيح لام اليهود ووبَّخهم على قولهم بأنّ الذبيح هو إسحاق دون إسماعيل قال في الفصل ٤٤: «فكلم الله إبراهيم قائلاً: خذ ابنك بكرك إسماعيل واصعد الجبل؛ لتقدمه ذبيحة، فكيف يكون إسحاق البكر، وهو لما ولد كان إسماعيل ابن سبع سنين؟».

١. مجمع البيان : الآيات .

٢. إنجيل برنابا، الفصل ٤٤، آية :١١\_١٠.



ثمَّ يقول: «... والمتدبر في الآيات الكريمة «الصافات: ٩٨-١١٣، لا يجد مناصاً دون أن يعترف أنّ الذبيح هو الذي ذكر الله سبحانه البشارة به في قوله: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِياً بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ﴾، وأنّ البشارة الأخرى التي ذكرها أخيراً بقوله: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِياً مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾، غير البشارة الأولى، والذي بشر به في الثانية وهو إسحاق النَّيلا غير الذي بشر به في الثانية وهو إسحاق النَّيلا غير الذي بشر به في الأولى، وأردفها بذكر قصة التضحية به».

ثمَّ يذكر ما قاله الطبري في تاريخه في الصفحات: ١٥٨، ١٦٢، ١٦٣، وما جاء في تفسيره، وقد ذكرنا قول الطبري أعلاه، ولم يوافق السيد العلامة عليه، حيث قال:

«وليت شعري، كيف خفي عليه أنّ إبراهيم عليه الله الولد عند مهاجرته إلى الشام وعنده سارة ولا خبر عن هاجر يومئذ سأل ذلك بقوله: ﴿رَبُّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾، فسأل ربَّه الولد، ولم يسأل أن يرزقه ذلك من سارة حتى تحمل البشارة المذكورة عقيبه على البشارة بإسحاق، فإنما قال: ﴿رَبُّ هَبْ لِي ﴾، ولم يقل: رب هب لي من سارة؟!

وأما ما ذكره أنّ المعروف من سائر مواضع كتاب الله هو البشرى بإسحاق، فيجب أن نحمل البشرى في هذا الموضع عليه أيضاً، فيقول عنه:.. هو في نفسه قياس لا دليل عليه، بل الدليل على خلافه؛ فإنّ الله سبحانه في هذه الآيات لما ذكر البشارة بغلام حليم، ثم ذكر قصة الذبح، استأنف ثانياً ذكر البشارة بإسحاق، ولا يرتاب المتدبّر في هذا السياق أن المبشر به ثانياً غير المبشر به أولاً فقد بشر إبراهيم الما قيل السحاق بولد له آخر، وليس إلا اسماعيل، وقد اتفق الرواة والنقلة وأهل التاريخ أنّ إسماعيل ولد لإبراهيم قبل إسحاق عليهم السلام جميعاً... أ

١. تفسيرالميزان: ٢٤٠\_٢٤٠ في ذيل المقطع من الآية: ٧٤ـ٨٣ سورة الأنعام، بتلخيص.



وللشيخ الشنقيطي المتوفى في سنة ١٣٩٣هـ، وهـي سـنة وفـاة الشـيخ ابـن عاشور، موضعان من التنزيل العزيز، يكتفي بهما دليلاً على أنَّ إسماعيل هو المبشّـر به وهو الذبيح، وهذه خلاصتهما:

أحدهما: سياق آيات الصافات فهي واضحة جداً على ذلك، وإيضاح ذلك أنه تعالى قال عن نبيه إبراهيم عليه ( ﴿ وَقَالَ إِنَّى ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ \* ... كَذَلِكَ نَجْزى الْمُحْسنينَ ﴾.

ثم قال بعد ذلك عاطفاً على البسارة الأولى: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِّنَ الشَّالِحِينَ ﴾. فدل ذلك على أنّ البشارة الأولى شيء غير المبشر به في الثانية، لأنه لا يجوز حمل كتاب الله على أن معناه: فبشرناه بإسحاق، ثم بعد انتهاء قصة ذبحه يقول أيضاً: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ ﴾، فهو تكرار لا فائدة فيه ينزه عنه كلام الله، وهو واضح في أن الغلام المبشر به أولاً الذي فدي بالذبح العظيم هو إسماعيل، وأن البشارة بإسحاق نص الله عليها مستقلة بعد ذلك.

ثمَّ يقول... إنَّ المقرر في الأصول: أنّ النص من كتاب الله وسنة رسوله على إذا احتمل التأسيس والتأكيد معاً وجب حمله على التأسيس ولا يجوز حمله على التأكيد إلا لدليل يجب الرجوع إليه، ومعلوم في اللغة العربية أنّ العطف يقتضي المغايرة، فآية الصافات هذه دليل واضح للمنصف على أنّ الذبيح إسماعيل لا إسحاق. ويستأنس لهذا بأنّ المواضع التي ذكر فيها إسحاق يقيناً عبر عنه في كلها بالعلم لا الحلم، وهذا الغلام الذبيح وصفه بالحلم لا العلم.

أما الثاني فهو الآية ٧١ من سورة هود: ﴿وَامْرَأْتُهُ قَآمَيةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا الله مِن الملائكة بشرتها بإسحاق، بإسْحَاقَ وَمِن وَرَاء إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴿ لأن رسل الله من الملائكة بشرتها بإسحاق، وأن إسحاق يلد يعقوب، فكيف يعقل أن يؤمر إبراهيم بذبحه وهو صغير وهو عنده علم يقين بأنه يعيش حتى يلد يعقوب؟ فلا ينبغي للمنصف الخلاف في ذلك بعد



دلالة هذه الأدلة القرآنية على ذلك، والعلم عند الله تعالى. ا

أما ابن عاشور فقد أجاد كثيراً لا فقط حين راح يفرق بين البشارتين، فجعل البشارة بإسحاق بشارة كرامة، فيما البشارة بإسماعيل بشارة استجابة دعاء، يقول: وهذا الغلام الذي بشر به إبراهيم هو إسماعيل ابنه البكر، وهذا غير الغلام الذي بشره به الملائكة، الذين أرسلوا إلى قوم لوط في قوله تعالى: ﴿قَالُوا لاَ تَخَفْ وَبَشَرُوهُ بِغُلاَم عَليِم﴾.

فذلك وصف بأنه ﴿عليم﴾. وهذا وصف بـ: ﴿حَلِيمٍ». وأيضاً ذلك كانت البشارة به بمحضر سَارَة أمِّه، وقد جُعلت هي المبشرة في قوله تعالى: ﴿فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ \* قَالَتْ: يَا وَيْلَتَى أَالِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذاَ بَعْلِى شيخاً».

فتلك بشارة كرامة، والأولى بشارة استجابة دعائه، فلما ولد له إسماعيل تحقق أمل إبراهيم أن يكون له وارث من صلبه. فالبشارة بإسماعيل لما كانت عقب دعاء إبراهيم أن يهب الله له من الصالحين، عطفت هنا بفاء التعقيب، وبشارته بإسحاق ذكرت في هذه السورة معطوفة بالواو عطف القصة على القصة.

ثم انه ذكر قبل ذلك أن الفاء في: ﴿ فَبَشَّر ْنَاهَا ﴾ للتعقيب، والبشارة: الإخبار بخير وارد عن قرب أو على بعد؛ فإن كان الله بشر إبراهيم بأنه يولد له ولد، أو يوجد له نسل عقب دعائه كما هو الظاهر، وهو صريح في سفر التكوين في الإصحاح الخامس عشر، فقد أخبره بأنه استجاب له وأنه يهبه ولدا بعد زمان، فالتعقيب على ظاهره؛ وإن كان الله بشره بغلام بعد ذلك حين حملت منه هاجر جاريته بعد خروجه بمدة طويلة، فالتعقيب نسبي، أي بشرناه حين قدرنا ذلك أول

١. تفسير أضواء البيان في تفسير القرآن، الشنقيطي (ت١٣٩٣هـ).

بشارة بغلام، فصار التعقيب آئلاً إلى المبادرة كما يقال: تـزوج فولـد لـه؛ وعلـي الاحتمالين، فالغلام الذي بشر به هو الولد الأول الذي ولد له وهو إسماعيل لا محالة.

الاحتمالين، فالغلام الذي بشر به هو الولد الاول الذي ولد له وهو إسماعيل لا محاله. وعن أدلته لما يتبناه من أنَّ المبشّر به والـذبيح في سورة الصافات هو المناعيل، فقد أحسن أيضاً وهو يورد أدلةً عديدةً على ذلك؛ فبعد أن يذكر أنه شاع نات من أخبار أهل الكتاب أنّ الذبيح هو إسحاق بن إبراهيم \_ بناءً على ما جاء في «سفر التكوين» في «الإصحاح» الثاني والعشرين، وعلى ما كان يقصّه اليهود عليهم، ولم يكن فيما علموه من أقوال الرسول عَلَيْهُ ما يخالفه ولا كانوا يسألونه ، راح يبين أدلته، فيقول: التأمُّل في هذه الآية يُقَوِّي الظَّنَّ بأنَّ الذبيحَ إسماعيل؛ فإنه ظاهرٌ قويٌّ في أن المأمور بذبحه هو الغلام الحليم في قوله: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَم حَليمٍ ﴾، وأنه هو الذي سأل إبراهيم ربّه أن يهب له، فساقت الآية قصة الابتلاء بذبح هذا الغلام الحليم الموهوب الإبراهيم، ثم أعقبت قصته بقوله تعالى: ﴿ وَبَشَّرْ غَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾، وهذا قريب من دلالة النص على أنَّ إسحاق هو غير الغلام الحليم الذي مضى الكلام على قصته؛ لأنّ الظاهر أنّ قوله: ﴿ وَبَشِّرْ غَاهُ ﴾، بشارة ثانية، وأنّ ذكر اسم إسحاق يدل على أنه غير الغلام الحليم الذي أجريت عليه الضمائر المتقدمة. فهذا دليل أول.

الدليل الثاني: أنَّ الله لما ابتلي إبراهيم بذبح ولده؛ كان الظاهر أنَّ الابتلاء وقع حين لم يكن لإبراهيم ابن عيره؛ لأن ذلك أكمل في الابتلاء...

الدليل الثالث: أنَّ الله تعالى ذكر: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَليمٍ»، عَقِبَ ما ذكر من قول إبراهيم إليَّالا: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾، فدلٌّ على أنٌّ هذا الغلام الحليم الذي أمر بذبحه هو المبشَّر به استجابةً لدعوته، وقد ظهر أنَّ المقصود من الـدعوة أن لا يكون عقيماً ير ثه عبيدُ بيته كما جاء في «سفر التكوين» وتقدم آنفاً.

الدليل الرابع: أنَّ إبراهيم بَنيَ بيتاً لله بمكة قبل أن يبني بيتاً آخر بنحو أربعين



سنة كما في حديث أبي ذرّ عن النبي عَلَيْ ومن شأن بيوت العبادة في ذلك الزمان أن تقرّب فيها القرابين؛ فقربان أعزّ شيء على إبراهيم هو المناسب لكونه قرباناً لأشرف هيكل. وقد بقيت في العرب سنة الهدايا في الحج كل عام وما تلك إلاّ تذكرة لأول عام أمر فيه إبراهيم بذبح ولده وأنه الولد الذي بمكة.

الدليل الخامس: أنّ أعرابياً قال للنبي مَيْنِالله الذبيحين، فعلم مراده وتبسّم، وليس في آباء النبي مَيْنِالله وبسماعيل.

الدليل السادس: ما وقع في «سفر التكوين» في الإصحاح الثاني والعشرين أن الله امتحن إبراهيم فقال له: «خذ ابنك وحيدك الذي تحبه إسحاق واذهب إلى أرض المريا وأصعده هنالك محرقة على أحد الجبال الذي أقول لك»، إلى آخر القصة. ولم يكن إسحاق ابناً وحيداً لإبراهيم فإن إسماعيل ولد قبله بثلاث عشرة سنة. ولم يزل إبراهيم وإسماعيل متواصلين وقد ذكر في الإصحاح الخامس والعشرين من سفر التكوين عند ذكر موت إبراهيم عليه السلام؛ «ودفنه إسحاق وإسماعيل أبناه»، فإقحام اسم إسحاق بعد قوله: ابنك وحيدك، من زيادة كاتب التوراة.

الدليل السابع: قال صاحب «الكشاف»: ويدل عليه أن قرني الكبش كانا منوطين في الكعبة في أيدي بني إسماعيل إلى أن احترق البيت في حصار ابن الزبير. وقال القرطبي عن ابن عباس: «والذي نفسي بيده، لقد كان أول الإسلام، وأن رأس الكبش لمعلق بقرنيه من ميزاب الكعبة وقد يبس».

قال ابن عاشور: وفي صحة كون ذلك الرأس رأس كبش الفداء من زمن إبراهيم نظر.

الدليل الثامن: أنه وردت روايات في حكمة تشريع الرمي في الجمرات من عهد الحنيفية أنّ الشيطان تعرّض لإبراهيم ليصده عن المضيّ في ذبح ولده، وذلك من مناسك الحج لأهل مكة، ولم تكن لليهود سُنَّةُ ذَبْح مُعَيَّنِ. وذَكَرَ القرطبي عن ابن



عباس: أنَّ الشيطان عرض لإِبراهيم عند الجمرات ثلاث مرات فرجمه في كل مرة بحصيات حتى ذهب من عند الجمرة الأخرى. وعنه: أنَّ موضع معالجة الذبح كان عند الجمار، وقيل عند الصخرة التي في أصل جبل ثبير بمني.

الدليل التاسع: أنّ القرآن صريح في أنّ الله لمّا بشر إبراهيم بإسحاق قرن تلك البشارة بأنه يولد لإسحاق يعقوب، قال تعالى: ﴿فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ البشارة بأنه يولد لإسحاق يعقوب، فلو ابتلاه الله بذبح إسحاق؛ لكان الابتلاء صورياً؛ لأنه واثق بأنّ إسحاق يعيش حتى يولد له يعقوب؛ لأنّ الله لا يخلف الميعاد.

ولَمّا بشره بإسماعيل لم يَعِدْه بأنه سيُولد له وما ذلك إلا توطئة لابتلائه بذبحه، فقد كان إبراهيم يدعو لحياة ابنه إسماعيل. فقد جاء في «سفر التكوين» الإصحاح السابع عشر: «وقال إبراهيم لله: ليت إسماعيل يعيش أمامك فقال الله: بل سارة تلد لك ابناً وتدعو اسمه إسحاق وأقيم عهدي معه عهداً أبدياً لنسله من بعده». ويظهر أنّ هذا وقع بعد الابتلاء بذبحه.

الدليل العاشر: أنه لو كان المراد بالغلام الحليم إسحاق؛ لكان قوله تعالى بعد هذا: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًا مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ تكريراً؛ لأن فعل: بشرناه بفلان، غالب في معنى التبشير بالوجود.

ثم يختم قائلاً: فإن قلت: فعلامَ جنحتَ إليه واستَدللت عليه من اختيارك أن يكون الابتلاء بـذبح إسماعيـل دون إسـحاق، فكيـف تتـأول مـا وقـع في «سـفر التكوين»؟

قلت: أرى أن ما في «سفر التكوين» نُقِل مشتّتاً غير مرتبة فيه أزمان الحوادث بضبط يعين الزمن بين الذبح وبين أخبار إبراهيم، فلما نقل النقلة التوراة بعد ذهاب أصلها عقب أسر بني إسرائيل في بلاد أشور زمن بختنصر، سجلت قضية الذبيح في جملة أحوال إبراهيم عليه السلام وأدمج فيها ما اعتقده بنو إسرائيل في



غربتهم من ظنهم الذبيح إسحاق. ويدل لذلك قول الإصحاح الثاني والعشرين: «وحدث بعد هذه الأمور أنّ الله امتحن إبراهيم فقال خذ ابنك وحيدك» الخ؛ فهل المراد من قولها: بعد هذه الأمور، بعد جميع الأمور المتقدمة أو بعد بعض ما تقدم. أ

فهذه عشرة أدلة وزيادة، أوردها الشيخ ابن عاشور، فيما ذكر ابن القيم أنّ هناك عشرين دليلاً... لكني لم أجد لها ذكراً لا في تفسيره ولا فيمن ذكر ذلك عنه، مع حرصي على الوصول إليها.

الروايات:

أقول: إنَّ روايات الفريقين مختلفة، حتى أنها شكلت ثلاث طوائف، طائفة نصّت على إسماعيل، فيما أخرى نصّت على إسحاق، وثالثة لم تصرح بأيهما.

وعن روايات الفريقين يقول العلامة الطباطبائي الله: «وأما الروايات، فالتي وردت منها من طرق الشيعة عن أئمة أهل البيت عليهم السلام تذكر أن الذبيح هو إسماعيل عليه السلام»؛ ولكنه يقول في البحث الروائي من سورة الصافات في الآيات ١٠١-١٠١: «وبهذا المضمون (الذبيح إسماعيل عليه السلام) روايات كثيرة أخرى عن أئمة أهل البيت عليهم السلام، وقد وقع في بعض رواياتهم أنه إسحاق وهو مطروح لمخالفة الكتاب. والتي رويت من طرق أهل السنة والجماعة مختلفة: فصنف يذكر إسحاق عليهما السلام، غير أنك عرفت أن الصنف الأول هو الذي يوافق الكتاب...».

وقد ذكرنا أنَّ الشيخ الطبرسي بعد أن يذكر اختلاف العلماء في الذبيح، وأنهم

١. التحرير والتنوير .

٢. انظر تفسير الطبري؛ الآيات من سورة الصافات.

على قولين.

يقول: «وكلا القولين قد رواه أصحابنا عن أئمتنا عليه إلا أنّ الأظهر في الروايات أنه إسماعيل...». \

## إنه إسحاق:

ففي رواية طويلة تتحدث عن قصة الذبيح: محمد بن يعقوب عن علي بن إبراهيم، عن أبيه عن... عن أبي بصير، أنه سمع أبا جعفر وأبا عبد الله اليهيالي يذكران جبرئيل: «... فلما جاءت سارة فأخبرت الخبر، قامت إلى ابنها تنظر، فإذا أثر السكين خدوشاً في حلقه، ففزعت، واشتكت، وكان بدء مرضها الذي هلكت فه...».

والعبارة الأخيرة واضحة تشير إلى ابن سارة، وهو إسحاق.

في أصول الكافي علي بن إبراهيم عن... عن أبي الحسن التيالي، قال: «إن لله إرادتين ومشيتين: إرادة حتم وإرادة عزم، ينهى وهو يشاء ويأمر وهو لا يشاء... وأمر إبراهيم أن يذبح إسحاق ولم يشأ أن يذبحه، ولو شاء لما غلبت مشية إبراهيم مشية الله.

وفي الكافي عدة من أصحابنا عن جعفر بن إبراهيم عن سعد بن سعد قال: قال أبوالحسن إليالا: «لو علم الله عزّوجل ّخيراً من الضأن لفدى به إسحاق».

## إنه إسماعيل:

عن داود بن كثير الرقي، قال: قلت لأبي عبدالله عليه إلي إلي أيهما كان أكبر:

١. تفسير الميزان؛ تفسير مجمع البيان : الآيات من سورة الصافات.

٢. انظر الصافي في تفسير كلام الله الوافي، الفيض الكاشاني إلله عن الكافي.



إسماعيل، أو إسحاق، وأيهما كان الذبيح؟

فقال: «كان إسماعيل أكبر من إسحاق بخمس سنين، و كان الذبيح إسماعيل، و كانت مكة منزل إسماعيل، و إنما أراد إبراهيم أن يذبح إسماعيل أيام الموسم بنى، قال: و كان بين بشارة الله إبراهيم بإسماعيل وبين بشارته بإسحاق خمس سنين، أما تسمع لقول إبراهيم المباليد، حيث يقول: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾؟ إنما سأل الله عزوجل أن يرزقه غلاماً من الصالحين، و قال في سورة الصافات: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ »، يعني إسماعيل من هاجر. قال: ففدى إسماعيل بكبش عظيم.

فقال أبوعبدالله عليه السلام: ثم قال: ﴿وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَاقَ﴾، يعني بذلك إسماعيل قبل البشارة بإسحاق، فمن زعم أن إسحاق أكبر من إسماعيل، و أن الذبيح إسحاق فقد كذب بما أنزل الله عزّوجل في القرآن من نبئهما.

وعن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله إليّالا أنه سأل عن صاحب الذبح قال: «هو إسماعيل». وعن زياد بن سوقة عن أبي جعفر اليّالا قال: سألته عن صاحب الذبح فقال: «إسماعيل اليّالا». وعن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليه السلام أنه سئل عن صاحب الذبح فقال: «هو إسماعيل اليّالا».

في الكافي علي بن محمد عن سهل بن زياد عن بعض أصحابه أظنه محمد بن إسماعيل قال: قال أبو الحسن الرضا عليه السلام: «لو خلق الله عزّوجل مضغة أطيب من الضأن لفدى بها إسماعيل عليه السلام».

وبعض الأخبار اكتفت بذكر الحادثة خالية من الاسمين إسماعيل أو إسحاق. `

١. انظر تفسير البرهان، ومجمع البيان: الآيات. وتفسير نور الثقلين للشيخ عبد علي بن جمعة الحويزي ٤؛ سورة الصافات؛ رقم: ٧٧، ٧١، ٨١، ٧٥، ٩١. وغيرها.

فالروايات اختلفت في مدرسة أهل البيت عليهم السلام، فمنها ذكرت إساعيل وأخرى ذكرت إسحاق وثالثة لم تذكر أيهما، وقد ذكرنا أنَّ صاحب مجمع البيان يؤكد هذا الاختلاف في الروايات المنسوبة إلى أئمة أهل البيت البيالي، لكنه يذهب إلى أنَّ الأظهر في الروايات أنه إسماعيل. ويعضده قوله بعد قصة الذبح: 
وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِياً مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾.

وكذا هو موقف العلاّمة الطباطبائي؛ الـذاهب إلى أنَّ مـا وقع في بعـض الروايات أنه إسحاق؛ يعدُّ مخالفاً للكتاب، فيما الصنف الذي يذكر إسماعيـل يوافـق الكتاب، وبالتالي يطرح ما خالف الكتاب ويأخذ بما وافقه.

فيما عدَّ الشيخ مكارم تلك الروايات القائلة بأن إسحاق هو الـذبيح شـاذة، وأنها متأثرة بالإسرائيليات أو أنها من وضع اليهود؛ حيـث يقـول: «... وفي مقابـل هذه الروايات الكثيرة المتناسبة مع ظاهر الآيات القرآنية، هناك روايات شاذة تـدل على أن إسحاق هو المقصود (بذبيح الله) ولا تتطابق مع روايات المجموعـة الأولى ولا مع ظاهر الآيات القرآنية».

ويقول أيضاً: «... إنّ كتاب (التوراة) الحالي والمعروف بالعهد القديم يؤكّد على أنّ الذبيح كان إسحاق.

هنا يستشف أنّ بعض الروايات الإسلامية غير المعروفة، والتي تؤكّد على أنّ السحاق هو (ذبيح الله) متأثّرة ببعض الروايات الإسرائيلية، ويحتمل أنّ اليهود وضعوها، وذلك لأنهم من ذريّة (إسحاق)، وقد حاولوا نسب هذا الفخر لهم، حتّى ولو كان عن طريق تزييف الوقائع والحقائق، وسلبه من المسلمين الذين كان نبيّهم نيّ الرحمة أحد أحفاد إسماعيل.

على أيّة حال، فإنّ ظواهر آيات القرآن الكريم هي أقوى دليل لنا، إذ توضّح بصورة كافية، أنّ الذبيح هو إسماعيل، رغم أنّه لا فرق بالنسبة لنا إن كان



الذبيح إسماعيل أو إسحاق، فالإثنان هما أبناء إبراهيم التَّلِادِ، وكلاهما من أنبياء الله العظام، ولكن الهدف هو توضيح هذه الحادثة التاريخية». ا

﴿وَفَدَيْنَاهُ ﴾

في معاجم اللغة: من الفعل فَداه يفدي فِدًى وفِداءً: استنقذه بمال أو غيره فخلّصه مما كان فيه، يقال: فداه بماله وفداه بنفسه فهو فاد والجمع: فُداة. والمستنقذ: مَفدِيٌّ. الفِداءُ: ما يُقدّم من مال ونحوه؛ لتخليص المَفدِيِّ، وجعل الشيء مكان الشيء لدفع الضرر عنه.. والذبح مصدر ذبحت والذبح أيضاً ما يذبح وهو المراد في هذه الآية، وهو المذبوح وما يذبح ومعناه أنا جعلنا الذبح بدلاً عنه كالأسير يفدى بشيء.

قال القرطبي: «قوله تعالى: ﴿وَفَدَيْناه بِذِبْحٍ عَظِيمٍ﴾، الذَّبْحُ اسمُ المذبوح وجمعه ذبوح، كالطحن اسم المطحون. والذبح بالفتح المصدر.

وكذا ابن عاشور:... والذبح بكسر الذال: المذبوح ووزن فِعـل بكسـر الفـاء وسكون عين الكلمة يكثر أن يكون بمعنى المفعول مما اشتق منه مثل: الحِب والطِحن والعِدل.

والفِدَى والفداء: إعطاء شيء بدلاً عن حق للمعطَى، ويطلق على الشيء المفدَى به من إطلاق المصدر على المفعول.

وإعراباً الواو: عاطفة، وفديناه: فعل وفاعل ومفعول بـه؛ والجملـة معطوفـة على ناديناه، وبذبح: جار ومجرور متعلقان بفديناه، والذبح: اسم ما يذبح كبشاً كـان أم وعلاً.

ابن عاشور: وجملة ﴿وَفَدَيْنَاهُ ﴾ يظهر أنها من الكلام الذي خاطب الله بـ ه إبراهيم، والمعنى: وقد فدينا ابنك بذبح عظيم، ولولا هذا التقدير تكون حكاية نـداء

١. انظر تفسير الأمثل للشيخ مكارم الشيرازي : الآيات .



الله إبراهيم غير مشتملة على المقصود من النداء، وهو إبطال الأمر بذبح الغلام.

وأسند الفداء إلى الله؛ لأنه الآذِن به، فهو مجاز عقلي، فإن الله أوحى إلى إبراهيم أن يذبح الكبش فداء عن ذبح ابنه، وإبراهيم هو الفادي بإذن الله، وابن إبراهيم مُفْدًى.

﴿بذِبْعٍ﴾

وإن تعددت أقوالهم في الذبح؛ سواء أكان من الضأن وجده إبراهيم مهيّا بفعل ربّه وإرادته؛ ليذبحه بدلاً من الغلام الحليم. أو هو الكبش الذي تقبله الله من هابيل حين قربه إليه، أو هو كبش أملح انحط من الجبل، ونودي إبراهيم فالتفت إليه فأخذه فذبحه، أو هو كبش أبيض أقرن أعين، ما إن التفت إبراهيم حتى وجده.. وفيه قال ابن عباس: لقد رأيتنا نتتبع ذلك الضرب من الكباش، أو هو كبش أرسله الله من الجنة قد رعى قبل ذلك أربعين خريفاً. أو هو الذي تقرب به هابيل بن آدم إلى الله تعالى فقبله، وكان في الجنة يرعى حتى فدى الله تعالى به إسماعيل، أو فدي بوعل أهبط عليه من ثبير، أو هو كبش من الغنم وكفى.. وفي رواية عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر إليه قال: سألته عن كبش إبراهيم إليه ما كان لونه قال: «أملح مسلم عن أبي جعفر إليه قال: سألته عن كبش إبراهيم إليه ما كان لونه قال: «أملح وكان يشي في سواد، ويأكل في سواد، وينظر في سواد، ويبعر في سواد، ويبول في وكان يشي في سواد، ويأكل في سواد، وينظر في سواد، ويبعر في سواد، ويبول في سواد».

﴿عَظِيمٍ ﴾

فإنَّ المهم أنَّ التنزيل العزيز وصفه أنه ﴿عَظِيم﴾ وقد فدي به إسماعيل، وبعد أن ذبحه تصدق بلحمه على المساكين، فصار عمله عليه السلام هذا سنّة ومنسكاً مباركاً...



وعظيم: صفة لذبح، أي عظيم القدر ولم يرد عظيم الجثة؛ وإنما عظَّمَ قَدْرَهَ لأنه كان من عند الله كوَّنه ولم يكن عن نسل. وقيل: لأنه فداء عبد عظيم، أو لأنه فدرى به الذَّبيح، أو لأنه مُتقبَّلُ. أو لأن قدر غيره من الكباش يصغر بالإضافة إليه، أو لأنه رعى في الجنة أربعين خريفاً....

قال النحاس: عظيمٌ في اللغة يكون للكبير وللشريف. وأهل التفسير على أنه هاهنا للشريف، أو المتقبل..

وعن تفسير الرازي:.. وأما قوله: ﴿عظِيم﴾، فقيل: سمي عظيماً لعظمه وسمنه، وقال سعيد بن جبير حق له أن يكون عظيماً وقد رعي في الجنة أربعين خريفاً، وقيل: سمى عظيماً لعظم قدره حيث قبله الله تعالى فداءً عن ولد إبراهيم..

ابن عاشور: ووصفه بـ ﴿عَظِيمٍ ﴿، بمعنى شرف قدر هذا الـذبح، وهـو أنّ الله فدَى به ابن رسول وأبقى به من سيكون رسولاً فعظمه بعظم أثره، ولأنه سـخره الله لإبراهيم في ذلك الوقت وذلك المكان. ا

لقد صار ذلك الغلام المبسّر به من قبل السماء، موضوعاً لرؤيا أبيه، وأي رؤيا؛ رؤيا نبيِّ تتساوى بحقه يقظته ونومه، فكما يقظته حقُّ فمنامه وما يرى فيه حقُّ أيضاً، هكذا هو حكم الأنبياء والرسل صلوات الله عليهم دون غيرهم من الناس؛ لهذا صارت قصة الذبح في هذا المقطع من الصافات، لا فقط تاريخاً يُقرأ، بل أثراً يُتبع، ومنسكاً يُؤدى من قبل المسلمين في كلّ عام، عبر فقه مفصل، إنه فقه الأضاحي، الذي أوجب على الحجيج التضحية في يوم يُعدُّ من أكبر الأعياد، وقد أخذ اسمه من تلك القصة، إنه يوم النحر، وإنه عيد الأضحى المبارك؛ والأضحية:

المعجم الوسيط، الفاء؛ مجمع البيان، للطبرسي؛ إعراب القرآن الكريم، ٨: ٢٩٦؛ الجامع لأحكام القرآن؛ تفسير مجمع البيان؛ وتفسير الرازي؛ وتفسير ابن كثير؛ والتحرير والتنوير، وغيرها: الآية.

جمع أضاح وأضاحي، سميت بأول أزمنة فعلها، الضحوة والضحى، ما يـذبح مـن النعم في أول أزمنة فعلها؛ وهو الضحى من اليوم العاشر من ذي الحجة، قربة إلى الله تعالى، يقول الشيخ الطبرسي: «ضحى الشمس صدر وقت طلوعها وضحى النهار صدر وقت كونه وأضحى يفعل كذا إذا فعله في وقت الضحى وضحى بكـبش أو 🤸 غيره إذا ذبحه في وقت الضحى من أيام الأضحى ثم كثر ذلك حتى لو ذبح في غير ذلك الوقت لقيل ضحى». ا

كلُّ هذا راح يذكرنا بمعاناة ذلك النبيِّ العظيم، ووحدته، وهجرته، وبدعائـه، وبشارته، وبفرحته، وهو يرى ابنه وقد صار شاباً يملأ العيون قوّةً وحركةً وجمالاً، وبتلبيته لنداء ربّه حينما أبلغته السماء عبر رؤية صادقة لا ريب فيها، راح يبلغ ابنه بها؛ ليُشركه في الأمر، وحتى «لا يأخذ ابنه على حين غرة لينفذ إشارة ربّه وينتهي، إنما يعرض الأمر عليه.. فابنه ينبغي أن يعرف، وأن يأخذ الأمر طاعةً وإسلاماً، لا قهراً واضطراراً؛ لينال هو الآخر أجر الطاعة ويتذوق حلاوة التسليم».

وينطق الغلام الحليم، امتثالاً وطاعةً وتسليماً في حوارية رائعة صريحة:

﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْىَ قَالَ يَا بُنَىَّ إِنِّى أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُني إِن شَآءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرينَ ﴿.

إنَّ موقف إبراهيم لموقف ما أعظمه! تتجسد فيه عظمة إيمانه وجلالة طاعته، وصدق تسليمه المطلق لله تعالى، عبر بلاء مبين... كيف لا؛ وهو «الشيخ المقطوع من الأهل والقرابة. المهاجر من الأرض والوطن. ها هو ذا يرزق في كبرته وهرمه بغلام. طالما تطلع إليه. فلما جاءه جاء غلاماً ممتازاً يشهد له ربُّه بأنه حليم. وها هو ذا ما يكاد يأنس به، وصباه يتفتح، ويبلغ معه السعى، ويرافقه في الحياة... ها هـو ذا مـا

١. مجمع البيان، سورة الشمس: ١.



يكاد يأنس ويستروح بهذا الغلام الوحيد، حتى يرى في منامه أنه يذبحه...».

فجاءت تلبيته عليه السلام لإشارة من ربّه بالتضحية سريعة دون توقف أو تردد، كما أنّه لا يلبي في انزعاج، ولا يستسلم في جزع، ولا يطيع في اضطراب... كلاّ إغا هو القبول والرضى والطمأنينة والهدوء. يبدو ذلك في كلماته لابنه، وهو يعرض عليه الأمر الهائل في هدوء وفي اطمئنان عجيب، قال: ﴿يَا بُنَىَّ إِنّي أَرَى فِي الْمَنَام أَنّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى ﴾.

فجاء جواب ابنه الغلام الحليم امتثالاً وتسليماً وتصديقاً لرؤيا أبيه، وهو بموقفه هذا يرتقي إلى ذاك الأفق الله عن التقي التقي اليه من قبل أبوه، فقال يَا أَبَت افْعَلْ مَا تُؤْمَر سَتَجدُنى إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ .

وأيضاً يقول سيد قطب: وعرف الله من إبراهيم وإسماعيل صدقهما، فاعتبرهما قد أدّيا وحقّقا وصدّقا.

﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمَ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّ هَـذَا لَهُوَ الْبَلاَءُ الْمُبِينُ \* وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ \*.

قد صدقت الرؤيا وحققتها فعلاً. فالله لا يريد إلا الإسلام والاستسلام بحيث لا يبقى في النفس ما تكنه عن الله أو تعزه عن أمره أو تحتفظ به دونه، ولو كان هـ و الابن فلذة الكبد، ولو كانت هي النفس والحياة. وأنت يا إبراهيم قد فعلت، جـدت بكل شيء، وبأعز شيء، وجدت به في رضى وفي هدوء وفي طمأنينة وفي يقين. فلم يبق إلا اللحم والدم. وهذا ينوب عنه ذبح. أي ذبح من دم ولحم! ويفدي الله هـذه النفس التي أسلمت وأدت. يفديها بذبح عظيم...

ومضت بذلك سنة النحر في الأضحى، ذكرى لهذا الحادث العظيم الذي يرتفع منارة لحقيقة الإيمان، وجمال الطاعة، وعظمة التسليم...

الزمخشري: ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا﴾، وإنما كان يصدقها لـو صح منه الـذبح،



ولم يصح قلت: قد بذل وسعه وفعل ما يفعل الذابح: من بطحه على شقه وإمرار الشفرة على حلقه، ولكن الله سبحانه جاء بما منع الشفرة أن تمضى فيــه، وهــذا لا يقدح في فعل إبراهيم عليه السلام، ألا ترى أنه لا يسمى عاصياً ولا مفرطـاً، بــل يسمى مطيعاً ومجتهداً، كما لو مضت فيه الشفرة وفرت الأوداج وأنهرت الدم، وليس 🗼 هذا من ورود النسخ على المأمور به قبل الفعل، ولا قبل أوان الفعل في شيء، كما يسبق إلى بعض الأوهام حتى يشتغل بالكلام فيه.

فإن قلت:

الله تعالى هو المفتدي منه: لأنه الآمر بالذبح، فكيف يكون فادياً حتى قال: ﴿وَفَدَيْنَاهُ ﴾؟

قلت:

الفادي هو إبراهيم عليه الصلاة والسلام، والله عزّوجلٌ وهب له الكبش ليفدى به وإنما قال: ﴿وَفَدَيْنَاهُ﴾، إسناداً للفداء إلى السبب الذي هـو المكـن من الفداء بهبته.

فإن قلت:

فإذا كان ما أتى به إبراهيم من البطح وإمرار الشفرة في حكم الـذبح. فمـــا معنى الفداء، والفداء إغا هو التخليص من الذبح ببدل؟

قلت:

قد علم بمنع الله أنَّ حقيقة الذبح لم تحصل من فرى الأوداج وإنهار الـدم، فوهب الله له الكبش؛ ليقيم ذبحه مقام تلك الحقيقة حتى لا تحصل تلك الحقيقة في نفس إسماعيل، ولكن في نفس الكبش بدلاً منه.

فإن قلت:

فأي فائدة في تحصيل تلك الحقيقة، وقد استغنى عنها بقيام ما وجد من



إبراهيم مقام الذبح من غير نقصان؟

قلت:

الفائدة في ذلك أن يوجد ما منع منه في بدله حتى يكمل منه الوفاء بالمنذور وإيجاد المأمور به من كل وجه...

الطبرسي: «وقد استدل بهذه الآية من أجاز نسخ الشيء قبل وقت فعله، فقال: إنّ الله تعالى نهاه عن ذبحه بعد أن أمره به وقد أجيب عن ذلك بأجوبة:

أحدها: أنه سبحانه لم يأمر إبراهيم بالذبح الذي هو فري الأوداج، وإنما أمره بمقدمات الذبح من الإضجاع وتناول المدية وما يجري مجرى ذلك، والعرب قد تسمي الشيء باسم مقدماته ولهذا قال: ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا﴾، ولو كان أمره بالذبح؛ لكان إنما صدق بعض الرؤيا.

وأما الفداء بالذبح فلما كان يتوقعه من الأمر بالذبح ولا يمتنع أيضاً أن يكون فدية عن مقدمات الذبح؛ لأنّ الفدية لا يجب أن تكون من جنس المفدى، ألا ترى أنّ حلق الرأس قد يفدى بدم ما يذبح، وكذلك لبس الثوب المخيط والجماع وغير ذلك.

وثانيها: أنه على إلى إنما أمر بصورة الذبح وقد فعله؛ لأنه فرى أوداج ابنه، ولكنه كلما فرى جزءاً منه وجاوزه إلى غيره عاد في الحال ملتحماً.

فإن قلت: إنَّ حقيقة الذبح هو قطع مكان مخصوص تزول معه الحياة.

فالجواب: إن ذلك غير مسلم؛ لأنه يقال: ذبح هذا الحيوان ولم يمت بعد، ولـو سلمنا أن حقيقة الذبح ذلك؛ لكان لنا أن نحمل الذبح على المجاز للدليل الدال عليه.

وثالثها: أنّ الله تعالى أمره بالذبح، إلا أنه سبحانه جعل على عنقه صفحة من نحاس، وكلما أمر إبراهيم السكين عليه لم يقطع، أو كان كلما اعتمد على السكين، انقلب، على اختلاف الرواية فيه. وهذا التأويل يسوغ إذا قلنا إنه كان مأموراً بما



يجري مجرى الذبح، ولا يسوغ إذا قلنا: إنه أمر بحقيقة الذبح؛ لأنه يكون تكليف لما لا يطاق...».

لا يطاق...».

ابن عاشور: فمعنى ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا﴾، قد فعلتَ مثل صورة ما رأيت في النوم أنك تفعله. وهذا ثناء من الله تعالى على إبراهيم بمبادرته لامتشال الأمر ولم يتأخر ولا سأل من الله نسخ ذلك.

والمراد: أنه صدق ما رآه إلى حدِّ إمرار السكين على رقبة ابنه، فلما ناداه جبريل بأن لا يذبحه كان ذلك الخطابُ نسخاً لما في الرؤيا من إيقاع الـذبح، وذلـك جاء من قِبل الله لا من تقصير إبراهيم، فإبراهيم صدَّق الرؤيا إلى أن نهاه الله عن إكمال مِثالها، فأطلق على تصديقه أكثرَها أنه صدَّقها، وجُعِل ذبح الكبش تــأويلاً لذبح الولد الواقع في الرؤيا. ا

### وفي قصة الذبيح حكايات عديدة، كان منها:

أنَّ إبراهيم عليه السلام لما أراد ذبحه قال: يا بني خذ الحبل والمدية، وانطلق بنا إلى الشعب نحتطب، فلما توسطا شعب ثبير أخبره بما أمر به.

فقال: يا أبت اشدد رباطي فيَّ كيلا أضطرب، واكفف عني ثيابك لا ينتضح عليها شيء من دمي فتراه أمّي فتحزن، واستحد شفرتك وأسرع إمرارها على حلقى؛ ليكون أهون فإن الموت شديد، واقرأ على أمّى سلامي، وإن رأيت أن ترد قميصى على أمّى فافعل، فإنه عسى أن يكون أسهل لها.

فقال إبراهيم عليه السلام: نعم العون أنت يا بني على أمر الله، ثم أقبل عليه

١. انظر في ظلال القرآن؛ والكشاف، للزمخشـري؛ ومجمع البيــان، للطبرســـى؛ وتفســير التحريــر والتنوير: الآيات.



يقبله وقد ربطه وهما يبكيان، ثم وضع السكين على حلقه، فقال: كبني على وجهي، فإنك إذا نظرت وجهي رحمتني وأدركتك رقة، وقد تحول بينك وبين أمر الله سبحانه وتعالى ففعل، ثم وضع السكين على قفاه فانقلبت السكين ونودي يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا.

### وفي رمى الجمرات

ذكرت روايات وأخبار عديدة، وهي تدور حول الأساس التاريخي لهذا الرمي وبسبع حصيات، فغدا ذلك الذبح الذي منشؤه رؤيا إبراهيم عليه السلام واستجابة ابنه، وهذا الرمى من أعمال منى في فريضة الحج، ومن هذه الروايات:

ما جاء عن ابن عباس: خرج عليه كبش من الجنة قد رعى قبل ذلك أربعين خريفاً، فأرسل إبراهيم عليه الصلاة والسلام ابنه، واتبع الكبش فأخرجه إلى الجمرة الأولى، فرماه بسبع حصيات، ثم أفلته عندها، فجاء إلى الجمرة الوسطى فأخرجه عندها، فرماه بسبع حصيات، ثم أفلته فأدركه عند الجمرة الكبرى، فرماه بسبع حصيات، فأخرجه عندها، ثم أخذه فأتى به المنحر من منى فذبحه، فو الذي نفس حصيات، فأخرجه عندها، ثم أخذه فأتى به المنحر من منى فذبحه، فو الذي نفس ابن عباس بيده لقد كان أول الإسلام، وإن رأس الكبش لمعلّق بقرنيه في ميزاب الكعبة قد حشّ، يعنى: يبس.

وعنه: إن إبراهيم لما أمر بالمناسك، عرض له الشيطان عند المسعى فسابقه، فسبقه إبراهيم، ثم ذهب به جبريل إلى جمرة العقبة، فعرض له الشيطان، فرماه بسبع حَصَيات حتى ذهب، ثم عرض له عند الجمرة الوسطى، فرماه بسبع حَصيات حتى ذهب، ثم تلّه للجَبن، ...

وعنه: «أنّ الشيطان عرض لإبراهيم عند الجمرات ثلاث مرات، فرجمه في كلّ مرة بحصيات حتى ذهب من عند الجمرة الأخرى.

وعنه: أنَّ موضع معالجة الذبح كان عند الجمار وقيل عند الصخرة الـتي في



أصل جبل ثبير بمنى.. فالشيطان تعرّض لإبراهيم ليصدّه عن المضيّ في ذبح ولده...». وفي رواية طويلة في قصة توبة آدم عليه السلام عن أبي عبد الله عليه السلام، نكتفي منها بمقطع رمي الجمرات بعد أن أخرجه جبرئيل إلى منى فبات بها، فلما أصبح أخرجه إلى عرفات.... وعلّمه الكلمات التي تلقاها من ربّه، وهي:

«سبحانك اللهم وبحمدك لا إله إلا أنت، عملت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي، فاغفر لي إنك أنت الغفور الرحيم...». ثم ردّه إلى مكة فأتى به إلى الجمرة الأولى، فعرض له إبليس عندها، فقال: يا آدم، أين تريد؟ فأمره جبرئيل أن يرميه بسبع حصيات، وأن يكبر مع كل حصاة تكبيرة ففعل، ثم ذهب فعرض له إبليس عند الجمرة الثانية، فأمره أن يرميه بسبع حصيات، فرمى و كبر مع كل حصاة تكبيرة ثم ذهب فعرض له إبليس عند الجمرة الثالثة، فأمره أن يرميه بسبع حصيات ويكبر عند كل حصاة، فرمى و كبر مع كل حصاة تكبيرة، فذهب إبليس عند الله. و قال له جبرئيل: إنك لن تراه بعد هذا اليوم أبداً، فانطلق به إلى البيت الحرام، و أمره أن يطوف به سبع مرات، ففعل. فقال له: إن الله قد قبل توبتك، و حلت لك زوجتك...\

إذن الاختبار تم ، والبلاء المبين حصل، ذلك الذي يتميز فيه المخلص من غيره، وهو ابتلاء وامتحان لإبراهيم في صدق الخلة لله، وبتضحية أعز عزيز لديه، وأحب محبوب عنده، كل ذلك لأمر ربه تعالى...، وقد اجتازه وابنه الآخر المبتلى أيضاً بهذا البلاء المبين بجدارة، فنالا أجراً واسعاً، وثناء عظيماً، وعاقبة مباركة ، وبشائر خير، وذرية صالحة.. إنه جزاء أولئك المحسنين، أن قوبل إحسانهم بإحسان

١. انظر التفسير الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي؛ تفسير مجمع البيان، للطبرسي؛ تفسير ابن كثير؛
 وتفسير البرهان، للشيخ هاشم الحسيني البحراني (ت ١١٠٧هـ).



أعظم، وجزاء أوفر، وثناء أجمل، وجميعها كتب لها الذكر الموصوف بالخلود، تستذكرها الأجيال ما دامت حيّةً باقيةً وإلى قيام الساعة، فكان ﴿وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي اللَّخِرِينَ ﴾ حقّاً.

يقول سيد قطب: فهو مذكور على توالي الأجيال والقرون. وهو أمّـة. وهـو أبو الأنبياء وهو أبو هذه الأمّة المسلمة. وهي وارثة ملته. وقد كتب الله لها، وعليها قيادة البشرية على ملة إبراهيم. فجعلها الله له عقباً ونسباً إلى يوم الدين. أ

وتنتظر الأجيال ما مضى منها وما هو آتٍ ثوابَها في الآخرة: ﴿مَّغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً﴾.

كيف لا يحصل إبراهيم على كلّ هذا، وعلى ما ستذكره الآيات الآتية؟!

و «عمليّة ذبح الابن البارّ المطيع على يد أبيه \_ كما يقول الشيخ مكارم \_ لا تعدّ عمليّة سهلة وبسيطة بالنسبة لأب انتظر فترة طويلة كي يرزقه الله بهذا الإبن، فكيف يمكن إماتة قلبه تجاه ولده؟ والأكثر من ذلك استسلامه ورضاه المطلق \_ من دون أي إنزعاج \_ لتنفيذ هذا الأمر، وتنفيذه كافّة مراحل العملية من بدايتها إلى نهايتها، بصورة لا يغفل فيها عن أي شيء من الإستعداد لعملية الذبح نفسياً وعمليّاً».

ثمَّ يقول أيضاً: «والذي يثير العجب أكثر هو التسليم المطلق لهذا الغلام أمام أمر الله، إذ استقبل أمر الذبح بصدر مفتوح وإطمئنان يحفّه اللطف الإلهي، واستسلام في مقابل هذا الأمر؛ لذا فقد ورد في بعض الروايات أنَّ جبرئيل هذف «الله أكبر» «الله أكبر» «الله أكبر» أثناء عمليّة الذبح لتعجّبه».

فيما هتف إسماعيل «لا إله إلا الله، والله أكبر».

١. في ظلال القرآن : الآية .



ثمّ قال إبراهيم «الله أكبر ولله الحمد»

ثم يواصل الشيخ كلامه قائلاً: «وهذه العبارات تشبه التكبيرات التي نردّدها في يوم عيد الأضحى.

ولكي لا يبقى برنامج إبراهيم ناقصاً، وتتحقّق أمنية إبراهيم في تقديم القربان لله، بعث الله كبشاً كبيراً إلى إبراهيم؛ ليذبحه بدلاً عن ابنه إسماعيل، ولتصير سنّة للأجيال القادمة، التي تشارك في مراسم الحجّ، وتأتي إلى أرض منى». \

وأخيراً، انظر كيف ختمت قصة البلاء المبين بمقطع قرآني جميل ومبارك، يتضمن رضاه تعالى عن إبراهيم عليه السلام، وسلامه عليه، وثناءه عليه، وبشارته الأخرى له وبركاته الدائمة...

﴿ سَلَامٌ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ \* كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ \* وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَاقَ وَمِن ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ وَمِن ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامُ لَنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامُ لَنَفْسِهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامُ مُنْ فَلِيهِ مُبِينٌ \* فَإِلَامُ مُنْ فَلْمِهُ مُنِينٌ \* فَإِلَامُ مُنْ فَلْمُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَلَامُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَلَامُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَلَامُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّامُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ لَا لَكُولُولُ فَاللَّهُ لَا لَكُولُولُ فَا لَهُ فَاللَّهُ لِللَّهُ فَاللَّهُ لِللَّهُ فَاللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لِللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لَلْهُ لَاللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لَهُ لَهُ فَاللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لَهُ فَاللَّهُ لَهُ لَا لَهُ فَلْ لِلْهُ فَالِهُ لَيْ لِي لَا لَهُ فَلْ لِلْمُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لَا لَهُ فَلْمِ لَهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ لِلْمُلْكِلِهُ لِينَالِهُ لَا لَهُ لَنْ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لَاللَّهُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمِ لَا لَهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لَا لِلْمُ لَا لَاللَّهُ لِلْمُ لِلْمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَالْمُ لِلْمُ لَا لَاللَّهُ لَلْمُ لَالْمُلْلِمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُلْلِلْمُ لَالْمُلْمُ لَلْمُ لَلْمُنْ لَلْمُلْلِكُمُ لِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُ لَلْمُ لَلْمُلْلِلْمُلْلِمُ لَلْمُلْلُولِلْمُ لِلْمُنْ لِلْمُلْلِلْمُ لَالْمُلْلِلْمُ لَالِلْمُلْلِمُ لَالْمُلْلُولُولُ لَلْمُلْلِلْمُ لِلْمُلْلِلْمُ لِلْمُلْلِلْمُ لَل

ابن عاشور:... إنا نجزي الحسنين كذلك التصديق، أي مثل عظمة ذلك التصديق نجزي جزاءً عظيماً للمحسنين، أي الكاملين في الإحسان، أي وأنت منهم ولما يتضمنه لفظ الجزاء من معنى المكافأة ومماثلة المجزي عليه، عُظم شأن الجزاء بتشبيهه بمشبه مشار إليه بإشارة البعيد المفيد بُعداً اعتبارياً، وهو الرفعة وعظم القدر في الشرف، فالتقدير: إنا نجزي الحسنين جزاء كذلك الإحسان الذي أحسنت به بتصديقك الرؤيا، مكافأة على مقدار الإحسان، فإنه بذل أعز الأشياء عليه في طاعة ربّه، فبذل الله إليه من أحسن الخيرات التي بيده تعالى، فالمشبه والمشبه به معقولان،

١. تفسير الأمثل، للشيخ مكارم الشيرازي : الآيات .

۲. الصافات ۱۰۸ –۱۱۳ .



إذ ليس واحد منهما بمشاهد، ولكنهما متخيّلان بما يتسع له التخيّل المعهود عند الحسنين مما يقتضيه اعتقادهم في وعد الصادق من جزاء القادر العظيم، قال تعالى:

هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلاَّ الإِحْسَانِ ، ولِمَا أفاد اسم الإِشارة من عظمة الجزاء، أكّد الخبر ب: «إنَّ لدفع توهم المبالغة، أي هو فوق ما تعْهده في العظمة وما تُقدره العقول وفهم من ذكر الحسنين أن الجزاء إحسان بمثل الإحسان، فصار المعنى: إنا كذلك الإحسان العظيم الذي أحسنته نجزي الحسنين، فهذا وعد بمراتب عظيمة من الفضل الرباني، وتضمن وعد ابنه بإحسان مثله من جهة نوط الجزاء بالإحسان، وقد كان إحسان الابن عظيماً ببذل نفسه وقد أكد ذلك بمضمون جملة: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُوَ البَّلاءُ الْمُبِينِ ، أي هذا التكليف الذي كلفناك هو الاختبار البين، أي الظاهر دلالة على مرتبة عظيمة من امتثال أمر الله، واستعمل لفظ البلاء مجازاً في لازمه وهو الشهادة بمرتبة من لو اختُبر بمثل ذلك التكليف؛ لعُلمت مرتبته في الطاعة والصبر وقوة اليقين.

وجملة: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلاَءُ الْمُبِينِ﴾، في محل العلة لجملة: ﴿إِنَّا كذلك نجزى المحسنين ﴿... \

ونختم هذا بما ذكره سيد قطب في تفسيره: ﴿سَلاَمٌ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ﴾، سلام عليه من ربّه. سلام يسجل في كتابه الباقي. ويرقم في طوايا الوجود الكبير.

﴿كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ﴾، كذلك نجزيهم بالبلاء، والوفاء، والذكر، والسلام، والتكريم، ﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾، وهذا جزاء الإيمان، وتلك حقيقته فيما كشف عنه البلاء المبين.

١. التحرير والتنوير : الآيات .

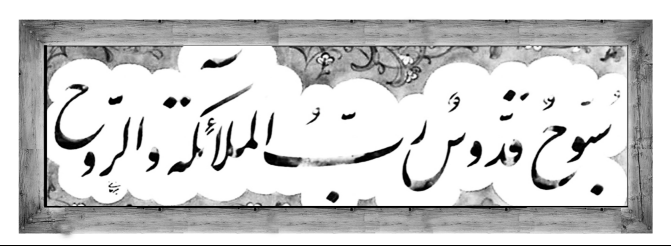
ثم يتجلّى عليه ربّـه بفضـله مـرةً أخـرى ونعمتـه، فيهـب لـه إسـحاق في شيخوخته، ويباركه ويبارك إسحاق، ويجعل إسحاق نبيّاً من الصالحين.

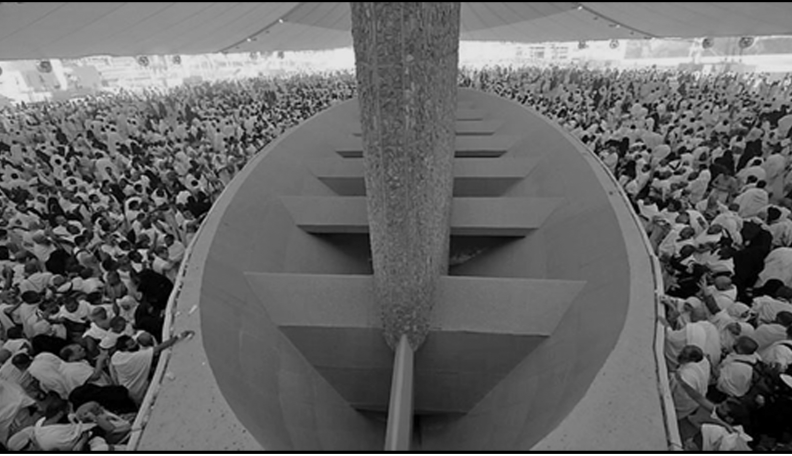
شيخوخته، ويباركه ويبارك إسحاق، ويجعل إسحاق نبيًّا من الصالحين.

﴿ وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَاقَ﴾. وتتلاحق نبيًا من بعدهما ذريتهما، ولكن وراثة هذه الذرية لهما ليست وراثة الدم والنسب، إنما هي وراثة الملّة والمنهج: فمن اتبع فهو محسن، ومن انحرف فهو ظالم لا ينفعه نسب هي وراثة الملّة والمنهج: فمن اتبع فهو محسن، ومن انحرف فهو ظالم لا ينفعه نسب قريب أو بعيد: ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ﴾. \

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى

انظر في ظلال القرآن : الآيات.







### فَضَائِلُ الْحَرَهَيْنِ الشَّرِيفَيْن

## فِي تُرَاثِ أُمْلِ الْبَيْتِ إِلَى الْبَيْتِ (١٠)

محمدعلي المقدادي

تمهيد:

بفضل من الله سبحانه وتعالى نواصل ما ذكرناه في الأعداد: (٣٧ إلى ٤٥) من هذه المجلة حول ما يتعلق بفضائل حرمي مكة والمدينة، اللذّين احتلّت فضائلهما وأحكامهما وآدابهما مساحة واسعة في التراث الإسلامي، وعند جميع الفرق والمذاهب الإسلامية، وبالذات فيما وصل إلينا من أحاديث أهل البيت المنافي والتي تتميّز بأنها الأفضل والأصح؛ لأنها



تصدر عن الثقل الثاني بعد التنزيل العزيز، اللذين هما مصدرا العقيدة والتشريع، وفقاً لما جاء به الحديث النبوي المعروف بحديث الثقلين، الذي رواه أصحاب الصحاح والمسانيد عن النبي الأكرم على الله بألفاظ عديدة لكنها متقاربة، منها: «يا أيها الناس إني تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا، كتاب الله؛ وعترتى أهل بيتى». أ

«إني تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا، كتاب الله، حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتى يردا على الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما». ٢

وكيف لا تتوفر للحرمين تلك المساحة اللائقة، وهما يشكلان وجودين مباركين في حياة المسلمين في دينهم ودنياهم؛ لما يتمتعان به من خصائص نفتقدها في غيرهما، ولما أسند إليهما من دور في بناء الإنسان المسلم روحيًا وأخلاقيًا واجتماعيًا... ولما سن لهما وخاصة للحرم المكي بمواقيته المتعددة من شرائع ومناسك وآداب بين ما يجب على المسلم أداؤه، وما ينبغي ويستحب له ذلك، حين تواجده فيهما في فريضة أو مستحب يؤديه، وأيضاً لفريضة الحج، وهي السبب الأهم، حين أذن لها نبي الله إبراهيم إليًا المراهيم المراهية المراهيم المراهية المراهيم المراهية المراه

١. كمال الدين، الشيخ الصدوق: ٢٣٨؛ بحار الأنوار ٢٩: ٣٤٠؛ مسند الرضا عليها داود بن سليمان الغازى: ٢٠٣.

٢. أنظر التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول على الشيخ منصور على ناصف، من علماء الأزهر الشريف ١: ٤٧ ؛ كتاب الإسلام والإيمان. و٣: ٣٤٨ كتاب الفضائل، وغيره من المصادر.



هذه البلاد يوم أن بث فيها الخير والعطاء، وغدا الناس يأتونها من كل مكان في عالمنا قديماً وحديثاً، ومنذ ذلك الوقت الذي شرع فيه منسك الحج المبارك، وصار يؤديه أنبياء وصالحون... وما زال وسيبقى هذا المنسك يتوجه نحوه المسلمون والمؤمنون لأدائه، حتى يأذن الله تعالى بنهاية دار الابتلاء والتكاليف، فينتقل الجميع إلى دار الجزاء والأجر والثواب.

فقداسة الحرمين الشريفين «مكة المكرمة و المدينة المنورة» وما لهما من وظائف جليلة، أمر أجمع عليه أهل التوحيد، مما جعلهما محل اهتمام أحاديث كثيرة ومواقف جليلة لأهل البيت الييل، وهم الأدرى بفضائل هذين الحرمين، وما لهما من دور كبير ومبارك في حياة المسلمين في البناء الإيماني لهم، أو الروحي والأخلاقي، فضلاً عما تتركه مناسك الحج واجتماعه السنوي الحاشد من آثار في ثقافتهم، وتوحيد صفوفهم، وما يتمخض من منافع جليلة.. وقد شكلت تلك الأحاديث والأقوال والمواقف تراثاً كبيراً، صار مورد عناية ودراسة من قبل المسلمين، وبالذات أتباع مدرسة أهل البيت اليلي على المستوى الفقهي والروحي والخلقي..، ونحن هنا نقتبس ما يتيسر لنا منه، وبما يتعلق بفضائل هذين الحرمين المباركين مكة والمدينة، وننشره إن شاء الله تعالى على شكل حلقات في هذه المجلة.

١٨. بقية الأماكن الشريفة المتبركة بمكة المكرمة:

وقبل أن نتعرف على تلك الأماكن المتبركة المتواجدة في مكة المكرمة أنقل لكم بعض ما أمر به أهل بيت النبوة على من اتباع آثار رسول الله عَمَالِينَا ومن خلال



ذلك نعرف الظالمين الذين خربوا تلك الآثار وصدّوا عن سبيل الله...

وقال الصادق البيالية: «أيتها العصابة عليكم بآثار رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسنّته وآثار الأئمّة الهداة من أهل البيت وسنّتهم، فإنّه من أخذ بذلك فقد اهتدى، ومن ترك ذلك ورغب عنه ضلّ». \

وروي عن أبي عبدالله عليه التها في العلّة التي من أجلها كلّف الله العباد الحجّ: «أنّه جعل فيه الاجتماع من الشرق والغرب ليتعارفوا، ولينزع كلّ قوم من التجارات [من بلد] إلى بلد، ولينتفع بذلك المكاري والجمّال، ولتعرف آثار رسول الله عَلَيْوَالله، وتعرف أخباره، ويذكر ولا ينسى». أخباره، ويذكر ولا ينسى». أ

وقال عليه السلام أيضاً في خبر الحلبي: «هل أتيتم مسجد قبا أو مسجد الفضيخ أو مشربة أمّ إبراهيم؟ فقلت: نعم، فقال: إنه لم يبق من آثار رسول الله صلى الله عليه وآله شيء إلاّ وقد غير غير هذا»."

الأول: زيارة محل مولد رسول الله عَلَيْهُ، وكان مسجداً مقابل سوق الليل

ولد النبي صلى الله عليه وآله لاثنتي عشر ليلة مضت من شهر ربيع الأول في عام الفيل يوم الجمعة مع الزوال، وروي أيضا عند طلوع الفجر قبل أن يبعث بأربعين سنة. وحملت به أمه في أيام التشريق عند الجمرة الوسطى وكانت في منزل

١. هداية الأمة إلى أحكام الأئمة، الحر العاملي ١: ٢٥.

۲. المصدر نفسه ٥ : ٨ .

٣. جواهر الكلام، الشيخ محمد حسن ٢٠ :١٠٨؛ الوسائل الباب١٢ من أبواب المزار.



عبد الله بن عبدالمطلب وولدته في شعب أبي طالب في دار محمد بن يوسف في الزاوية القصوى عن يسارك وأنت داخل الدار، وقد أخرجت الخيزران ذلك البيت فصيرته مسجداً، يصلي الناس فيه. وبقي بمكة بعد مبعثه ثلاث عشرة سنة، ثم هاجر إلى المدينة ومكث بها عشر سنين...\

... الرابع: يستحب صوم يوم مَولد النبي، ويوم مَبعثه، ويـوم الغـدير، ويـوم دَحو الأرض؛ أما الأول: فالمشهور أنه سابع عشر ربيع الأول. "

... ومنها: صوم يوم مولد النبي عَلَيْهِ السابع عشر من ربيع الأوّل. وقول الكليني: إنه الثاني عشر، ضعيف. 3

... المسألة الثامنة: ومما عده بعضهم من المستحبات: إتيان بعض المواضع المتبركة بمكة، كمولد رسول الله على الله على الله مساعيه الجميلة \_ جهده الشريف في تحقيق تلك الأماكن بمكة وبيانها فنذكر هنا ترجمة ما

١. الكافي، الشيخ الكليني ١: ٤٣٩.

۲. المصدر نفسه ۱: ٤٤٨.

٣. غنائم الأيام في مسائل الحلال والحرام، الميرزا القمي ٦ : ٥٥؛ إعلام الورى بأعلام الهدى: ١٣؛
 بحار الأنوار ١٥ : ٢٤٨؛ الدرر النجفية : ٦٧.

٤. كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغراء، الشيخ جعفر كاشف الغطاء٤ : ٥١؛ الكافي ١ : ٤٣٩.



ذكره في ذلك المقام في المناسك المكية، قال \_ طيب الله مضجعه \_ : ... ثم قال مَنْ وفي مكة أماكن شريفة أخرى في إتيانها فضل كامل: ... ومنها: مولد النبي مَنْ وهو في سوق الليل، وله قبة معروفة، وأصل موضع التولد شبيه بجوف ترس، وعليه منارة من الخشب، يستحب إتيانه، وصلاة التحية فيه، وطلب الحاجة....\

وفي خبر العريضي، ركب أبي وعمومتي إلى أبي الحسن عليه السلام وقد اختلفوا في الأيام التي تصام في السنة وهو مقيم بقرية قبل مسيره إلى سر من رأى. فقال التي إلا هم: «جئتم تسألون عن الأيام التي تصام في السنة فقالوا: ما جئناك إلا لهذا. فقال التي إليوم السابع عشر من ربيع الأول وهو اليوم الذي ولد فيه رسول الله (صلى الله عليه وآله)…». وعن المفيد في مسار الشيعة اليوم السابع عشر من ربيع الأول كان مولد رسول الله (صلى الله عليه وآله) ولم يزل الصالحون من المول كان مولد رسول الله (صلى الله عليه واله) ولم يزل الصالحون من الله على قديم الأوقات يعظمونه ويعرفون حقه ويرعون حرمته ويتطوعون بصيامه، قال: وروي عن أئمة الهدى الما الله عليه قالوا: «من صام يوم السابع عشر من شهر ربيع الأول وهو مولد سيدنا رسول الله عليه الله له صيام سنة». أ

الثاني: مسجد الأرقم، تأتيه وتصلي فيه وتدعو لمن أحببت. ومنها: إتيان مسجد الأرقم، ويقال للدار التي هو فيها: دار الخيزران، وفيه استتر رسول الله عَلَيْمِاللهُ في أول الإسلام."

مستحبات مكة المكرمة: يستحب مؤكداً للحاج، مدة بقائه بمكة المكرمة عدة

١. مستند الشيعة، المحقق النراقي ١٣: ٩٥.

۲. جواهر الكلام۱۷ :۹۸.

٣. الدروس، الشهيدالأول ١: ٤٦٨.



أمور: ... إتيان مسجد الأرقم (راقم) والصلاة فيه. ا

... المسألة الثامنة: ومما عده بعضهم من المستحبات: إتيان بعض المواضع المتبركة بمكة، كمولد رسول الله والله والذي العلامة مشكر الله مساعيه الجميلة مهده الشريف في تحقيق تلك الأماكن بمكة وبيانها فنذكر هنا ترجمة ما ذكره في ذلك المقام في المناسك المكية، قال مليب الله مضجعه من المن قدل منها: قدس سره نوفي مكة أماكن شريفة أخرى في إتيانها فضل كامل: منها: دار خديجة، التي هي دار الوحي ومولد سيدة نساء العالمين، وهي في سوق الصباغين، الذي هو قرب سوق الصفا والمروة، واقعة في يمين من يمشي من الصفا إلى المروة، ولها قبة معروفة، ويتصلها مسجد، يستحب إتيانها، وصلاة التحية فيها، وطلب الحوائج والمسألة.

ومنها: مولد النبي صلى الله عليه وآله، وهو في سوق الليل، وله قبة معروفة، وأصل موضع التولد شبيه بجوف ترس، وعليه منارة من الخشب، يستحب إتيانه، وصلاة التحية فيه، وطلب الحاجة.

١. مناسك الحج، السيد الكلپايگاني: ١٦٨.

٢. الدروس، الشهيدالأول ١ : ٤٦٨.

\_



ومنها: قبر خديجة ، وهو في مقابر معلاة ، قريب بانتهاء المقابر في سفح الجبل، وله قبة معروفة ، أصل القبة بيضاء وحيطانها صفراء ، وتستحب زيارتها.

وكذا زيارة آمنة أمّ الرسول صلى الله عليه وآله، وقبرها قريب من قبر خديجة في فوقه بقليل، من يمين من يصعد من مكة إلى الجبل.

وزيارة أبي طالب عليه السلام والد أمير المؤمنين عليه السلام، وعبد المطّلب جدّ رسول الله صلى الله عليه وآله، وقبرهما فوق قبر خديجة وآمنة، ويدور عليهما حائط ليس بينه وبين الجبل إلاّ حظيرة اشتهر أنه مدفن بعض الصوفية، الذي يعتقده أهل السنة.

وللحظيرة - التي دفن فيها أبو طالب وعبد المطلب - بـاب مـن يمـين مـن يصعد من جانب قبر خديجة إلى الجبل.

وفي الجانب المقابل للباب من هذه الحظيرة حظيرة أخرى أرفع من تلك الحظيرة، وفي قبلته محراب، وفي مقابل الباب قبر أبي طالب وعبد المطّلب.

وهنا قبر آخر متصل بالحائط في يمين الباب، بعضهم يقولون: أنه قبر عبد مناف، ولكنه لم يعلم. انتهى كلامه رفع مقامه. ا

وفي الدروس: استحباب إتيان مولد رسول الله عَيَالِيلُهُ وهو الآن مسجد في زقاق يسمى زقاق المولد، وإتيان منزل خديجة الذي كان رسول الله عَيَالِيلُهُ يسكنه وخديجة، وفيه ولدت أولادها منه، وفيه قد توفيت، ولم يزل رسول الله عَيَالِيلُهُ مقيماً به حتى هاجر، وهو الآن مسجد أيضاً.

...٧\_ إتيان منزل خديجة الذي كان رسول الله عَلَيْهُ يسكنه معها بعد تزوجــه

١. مستند الشيعة، المحقق النراقي ١٣: ٩٥.

۲. جواهر الكلام ۲۰ : ٦٩.



منها وفيه ولدت له أولادها منه، ومنهم الصديقة فاطمة الزهراء (سلام الله عليها) وتوفيت فيه، وهو الآن مسجد أيضاً فيصلى فيه ويدعو. الله الله عليها ويدعو. المناه الله عليها ويدعو الآن مسجد أيضاً فيصلى فيه ويدعو.

وعن على النيلا قال: «دعاني رسول الله وهو بمنزل خديجة النيلا ذات ليلة فلما صرت إليه قال: اتبعني يا علي! فما زال يمشي وأنا خلفه ونحن نخرق دروب مكة حتى أتينا الكعبة وقد أنام الله تعالى كل عين فقال لي رسول الله على قلب قلت: لبيك يا رسول الله قال: اصعد على كتفي ثم انحنى النبي فصعدت على كتفه فقلبت الأصنام على رؤوسها ونزلت وخرجنا من الكعبة حتى أتينا منزل خديجة عليها فقال لي: أول من كسر الأصنام جدك إبراهيم النيلا ثم أنت يا علي آخر من كسر الأصنام فلما أصبح أهل مكة وجدوا الأصنام منكوسة مكبوتة على رؤوسها فقالوا ما فعل هذا بآلهتنا إلا محمداً وابن عمه ثم لم يقم في الكعبة صنم...». أ

وأما منزل خديجة فإنه يعرف بها اليوم اشتراه معاوية فيما ذكر فجعله مسجداً يصلى فيه، وبناه على الذي هو عليه اليوم ولم يغير.

الرابع: الغار الذي في جبل حراء، وهو مصلى رسول الله عِلَيْهُ أول مبعثه

الإمام أبو محمد العسكري إليالا قال: قال أمير المؤمنين إليالا: «تواطأت اليهود على قتل رسول الله على ألي في طريقه على جبل حرا وهم سبعون، فعمدوا إلى سيوفهم فسموها، ثم قعدوا له ذات [يوم] غلس في طريقه على جبل حرا. فلما صعد، صعدوا إليه، وسلوا سيوفهم، وهم سبعون رجلاً من أشد اليه ود وأجلدهم وذوي النجدة

\_

١. مناسك الحج، السيد الكلپايگاني : ١٦٨.

٢. الفضائل، شاذان بن جبرئيل القمي : ٩٧.

٣. بحارالأنوار ٢٢ : ١٦٧، نقلاً عن المنتقى في مولد المصطفى، الباب الثامن.



منهم، فلما أهووا بها إليه ليضربوه بها التقى طرفا الجبل بينهم وبينه فانضما، وصار ذلك حائلاً بينهم وبين محمد عَلَيْهِ أَنْ وانقطع طمعهم عن الوصول إليه بسيوفهم، فغمدوها فانفرج الطرفان بعد ما كانا انضما فسلوا بعد سيوفهم وقصدوه.

فلما هموا بإرسالها عليه انضم طرفا الجبل، وحيل بينهم وبينه فغمدوها، ثم ينفرجان فيسلونها إلى أن بلغ [إلى] ذروة الجبل، وكان ذلك سبعاً وأربعين مرة، فصعدوا الجبل وداروا خلفه ليقصدوه بالقتل، فطال عليهم الطريق، ومدّ الله عزّوجل الجبل فانطوى عنه حتى [فرغ] رسول الله عَيْرُولُهُ من ذكره وثنائه على ربّه واعتباره بعره.

ثم انحدر عن الجبل وانحدروا خلفه ولحقوه وسلوا سيوفهم [عليه] ليضربوه بها، فانضم طرفا الجبل وحال بينهم وبينه فغمدوها، ثم انفرج فسلوها، ثم انضم فغمدوها، وكان ذلك سبعاً وأربعين مرة [كلما انفرج سلوها، فإذا انضم غمدوها].

فلما كان في آخر مرة وقد قارب رسول الله عَلَيْقِ الله الله الله عَلَيْقِ الله الله عليه الله عليه على الله على الله على الله على الله على الله على الله الحبل، وضغطهم الجبل ورضضهم، وما زال يضغطهم حتى ماتوا جميعاً.

ثم نودي: يا محمد انظر إلى خلفك وإلى من بغي بك السوء ماذا صنع بهم رجم، فنظر فإذا طرفا الجبل [مما يليه] منضمان، فلما نظر انفرج الجبل، وسقط أولئك القوم وسيوفهم بأيديهم وقد هشمت وجوههم وظهورهم وجنوبهم وأفخاذهم وسوقهم وأرجلهم وخروا موتى تشخب أوداجهم دماً.

وخرج رسول الله عَلَيْهِ من ذلك الموضع سالماً مكفياً مصوناً محوطاً، تناديه الجبال وما عليها من الأحجار والأشجار: هنيئاً لك يا محمد بنصرة الله عزوجل لك على أعدائك بنا، وسينصرك [الله] إذا ظهر أمرك على جبارة أمتك وعتاتهم بعلي بن أبي طالب، وتسديده لإظهار دينك، وإعزازه وإكرام أوليائك وقمع أعدائك، وسيجعله تاليك وثانيك، ونفسك التي بين جنبيك، وسمعك الذي (به) تسمع، وبصرك



الذي به تبصر، ويدك التي بها تبطش، ورجلك التي عليها تعتمد، وسيقضي عنك ديونك، ويفي عنك بعداتك، وسيكون جمال أمتك، وزين أهل ملتك، وسيسعد ربك عزّوجل به محبيه، ويهلك به شانئيه».

وروي أن جبرئيل أخرج قطعة ديباج فيه خط فقال: «إقرأ، قلت: كيف أقرأ ولست بقارئ؟ إلى ثلاث مرات فقال في المرة الرابعة: ﴿إقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ﴾ إلى قوله: ﴿مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾ ثم أنزل الله جبرئيل وميكائيل النَّيْكِ ومع كل واحد منهما سبعون ألف ملك، وأتى بالكراسي ووضع تاج على رأس محمد صلى الله عليه وآله وأعطى لواء الحمد بيده فقال: اصعد عليه واحمد الله، فلما نزل عن الكرسي توجه إلى خديجة النَّيْ فكان كل شيء يسجد له ويقول بلسان فصيح: السلام عليك يا نبي الله، فلما دخل الدار صارت الدار منورة فقالت خديجة النَّيْلِيَ وما هذا النور! قال: هذا نور النبوة قولي لا إله إلا الله محمد رسول الله، فقالت: طال ما قد عرفت ذلك، ثم أسلمت، فقال: يا خديجة إنى لأجد برداً، فدثرت عليه فنام فنودي: ﴿يَا أَيُّهَا اللهُ مُحَدِد بسمعه يوافقه». أ

فأما حديث مجاورته صلى الله عليه وآله بحراء فمشهور، وقد ورد في الكتب الصحاح: «أنه عَلَيْ كان يجاور في حراء من كل سنة شهراً، وكان يطعم في ذلك الشهر من جاءه من المساكين، فإذا قضى جواره من حراء كان أول ما يبدأ به إذا انصرف أن يأتي باب الكعبة قبل أن يدخل بيته فيطوف بها سبعاً أو ما شاء الله من ذلك، ثم يرجع إلى بيته حتى جاءت السنة التي أكرمه الله تعالى فيها بالرسالة فجاور في حراء

١. مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني ١: ٢٩٩؛ بحار الأنوار ١٧: ٣١٣.

۲. المناقب، ابن شهر آشوب ۱: ٤٣.



في شهر رمضان ومعه أهله خديجة وعلي بن أبي طالب وخادم لهم، فجاءه جبرئيل بالرسالة»، قال عَلَيْ الله على عنه عنه عنه عنه كتاب فقال: اقرأ، قلت: ما أقرأ؟ ففتني حتى ظننت أنه الموت ثم أرسلني فقال: ﴿إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِى خَلقَ﴾ إلى قوله: ﴿عَلَمُ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾... \

عيون أخبار الرضا عليه عن مولانا الرضا، عن أبيه، صلوات الله عليهما قال: «أول سورة نزلت: ﴿بِسمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴿ اللهِ وَآخر سورة نزلت: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾.

وفي رسالة النعماني قال أمير المؤمنين عليه «أول ما أنزل الله من القرآن بمكة: ﴿ إِقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ ﴾ وأول ما أنزل بالمدينة سورة البقرة». ٢

عن سعيد بن المسيّب، عن علي بن أبي طالب الماليّ أنّه قال: «سألت النبي صلى الله عليه وآله عن ثواب القرآن، فأخبرني بثواب سورة سورة على نحو ما نزلت من السماء، فأول ما نزل عليه بمكّة فاتحة الكتاب، ثمّ إقرأ باسم ربك، ثمّ نون، إلى أن قال: وأول ما نزل بالمدينة سورة البقرة، ثمّ الأنفال، ثمّ آل عمران، ثمّ الأحزاب، ثمّ الممتحنة، ثمّ النساء، ثمّ إذا زلزلت، ثمّ الحديد، ثمّ سورة محمّد، ثمّ سورة الرعد، ثمّ سورة الرحمن، ثمّ هل أتى، إلى قوله: فهذا ما نزل بالمدينة، ثمّ قال النبي صلى الله عليه وآله: جميع سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة، وجميع آيات القرآن ستة آلاف آية ومائتا آية وست وثلاثون آية، وجميع حروف القرآن ثلاثائة الف حرف وأحد وعشرون ألف حرف ومائتان وخمسون حرفاً، ولا يرغب في تعلّم الف حرف وأحد وعشرون ألف حرف ومائتان وخمسون حرفاً، ولا يرغب في تعلّم

١. بحار الأنوار، العلامة المجلسي ١٥ : ٣٦٣ ؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد١٣٠. ٢٠٨.

٢. مستدرك سفينة البحار، الشيخ علي النمازي ٨: ٥٥١.



القرآن إلاّ السعداء، ولا يتعهّد قراءته إلاّ أولياء الرحمن». ا

الخامس: جبل أبي قبيس، تأتيه تبركاً بمناسبة انشقاق القمر لرسول الله عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَلَى فَي ذلك سورة القمر: ﴿إِفْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْفَمَرُ ﴾.

...إن انشقاق القمر لرسول الله على المعتزلة وغيرهم من أهل الملل والملحدة وزعموا وزمانه. وقد أنكر ذلك جماعة من المعتزلة وغيرهم من أهل الملل والملحدة وزعموا أن ذلك من توليد أصحاب السير ومؤلفي المغازي وناقلي الآثار وليس يمكنه أن يدعي على من خالف فيما ذكرناه علم الاضطرار وإنما يعتمد على غلطهم في الاستدلال. فما يؤمنه أن يكون النبي على المن على نبي من بعده وإن عرى من العلم بذلك على سبيل الاضطرار؟ وبم يدفع أن يكون قد حصلت له شبهات حالت بينه وبين العلم بذلك كما حصل لخصومه فيما عددناه ووصفناه؟ وهذا ما لا فصل فيه. أ

وقال الراوندي: «...كثير من تلك المعجزات لا يمكن فيها الحيل، مثل انشقاق القمر، وحديث الاستسقاء، وإطعام الحلق الكثير من الطعام اليسير، وخروج الماء من بين الأصابع، والأخبار بالغائبات قبل كونها، ومجيء الشجرة ثم رجوعها إلى مكانها لا تتم الحيلة فيها. وإنما تتم الحيلة في الأجسام الخفيفة التي تحدث بالتفكك والقسر وغير ذلك، ولا يتم مثله في الشجر والجبل، لأنه لو كان لوجب أن يشاهد». ما ظهر له صلى الله عليه وآله شاهداً على حقيته من المعجزات السماوية،

١. مسند الإمام على التِالا ١: ٢٥٥.

٢. الفصول المختارة، الشيخ المفيد : ٢١؛ بحار الأنوار ١٠ : ٤١٠.

٣. الخرائج والجرائح، القطب الراوندي ٣: ١٠٣٠.



والغرايب العلوية، من انشقاق القمر، و ردّ الشمس وحبسها، وإظلال الغمامة، وظهور الشهب، ونزول الموائد والنعم من السماء، وما يشاكل ذلك زائداً على ما مضى في باب جوامع المعجزات الآيات: ﴿إِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ \* وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سحْرٌ مُسْتَمرٌ \*.

تفسير: قال الطبرسي رحمه الله: اقتربت الساعة؛ أي قربت الساعة التي تموت فيها الخلائق، وتكون القيامة. والمراد فاستعدوا لها قبل هجومها؛ وانشق القمر، قال ابن عباس: اجتمع المشركون إلى رسول الله صلى الله عليه وآله فقالوا: إن كنت صادقاً فشق لنا القمر فلقتين، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وآله: «إن فعلت تؤمنون؟ قالوا: نعم، وكانت ليلة بدر، فسأل رسول الله صلى الله عليه وآله ربّه أن يعطيه ما قالوا؛ فانشق القمر فلقتين، ورسول الله صلى الله عليه وآله ينادى:

يا فلان، يا فلان، اشهدوا». وقال ابن مسعود: انشق القمر على عهد رسول الله على الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه وآله الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه وآله الله عليه وآله شقتين، فقال لنا رسول الله عليه والله عليه وآله الله عليه وآله الله عليه وآله الله والله والل

وروي أيضاً عن ابن مسعود أنه قال: والذي نفسي بيده لقد رأيت الحراء بين فلقى القمر.\

وعن أنس: سأل أهل مكة النبي صلى الله عليه وآله أن يريهم آية، فأراهم انشقاق القمر فرقتين حتى رأوا حراء بينهما، رواه عن أنس قتادة. ٢

تفسير علي بن إبراهيم: ﴿اقْتَرَبَتِ الساعَةُ ﴾، قال: قربت القيامة، فلا يكون بعد رسول الله صلى الله عليه وآله إلا القيامة، وقد انقضت النبوة والرسالة. قوله: ﴿وَانْشَقُّ الْقَمَرُ ﴾، فإن قريشاً سألت رسول الله صلى الله عليه وآله أن يريهم آية،

١. بحار الأنوار ١٧ : ٣٤٦.

۲. المصدر نفسه ۱۷ : ۳۵۰.



فدعا الله فانشق القمر بنصفين، حتى نظروا إليه، ثم الْتَأم...

أقول: رواية انشقاق القمر بنصفين بدعائه متواترة بين العامة والخاصة، فراجع تفاسيرهم. وكان قبل الهجرة بثلاث سنين.

قال الرازي في هذه الآية: المفسرون بأسرهم على أن المراد أن القمر انشق، ودلت الأخبار الصحاح عليه في إمكانه، لا يشك فيه، وقد أخبر عنه الصادق التيللا فيجب اعتقاد وقوعه، وحديث امتناع الخرق والإلتيام حديث اللئام، وقد ثبت جواز الخرق والتخريب على السماوات. إنتهى.

(بحث روائي): في تفسير القمي، ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾؛ قال: اقتربت القيامة فلا يكون بعد رسول الله عَلَيْ الله القيامة، وقد انقضت النبوة والرسالة. وقوله: ﴿ وَانْشَقَّ اللهُ عَلَيه وَآله أَن يريهم آية فدعا الله فانشق القمر نصفين، حتى نظروا إليه ثم التأم فقالوا: هذا سحر مستمر أي صحيح.

وفي أمالي الشيخ بإسناده عن عبيد الله بن علي، عن الرضا عن آبائه عن علي الله عليه وآله: اشهدوا عليه الله عليه وآله: اشهدوا».

أقول: ورد انشقاق القمر لرسول الله صلى الله عليه وآله في روايات الشيعة عن أئمة أهل البيت الملكي كثيراً وقد تسلمه محدثوهم والعلماء من غير توقف. ٢

...آية شق القمر بيد النبي صلى الله عليه وآله بمكة قبل الهجرة باقتراح من المشركين مما تسلمها المسلمون بلا ارتياب منهم. ويدل عليها من القرآن الكريم دلالة ظاهرة قوله تعالى: ﴿اقْتَرَبَت السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ \* وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا

١. مستدرك سفينة البحار، الشيخ على النمازي ٦: ١٧.

۲. تفسير الميزان ۱۹: ۵۹.



### سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ﴾. ﴿

وقال الشيخ ناصر مكارم الشيرازي: تأريخ وقوع هذه المعجزة: من الواضح أنه لا خلاف بين المفسرين ورواة الحديث حول حدوث ظاهرة شق القمر في مكة وقبل هجرة الرسول الأكرم صلى الله عليه وآله، لكن الذي يستفاد من بعض الروايات هو أن حدوث هذا الأمر كان في بداية بعثة الرسول صلى الله عليه وآله.

في حين يستفاد من البعض الآخر أن حدوث هذا الأمر قد وقع قرب هجرة الرسول صلى الله عليه وآله وفي آخر عهده بمكة، وكان استجابة لطلب جماعة قدموا من المدينة لمعرفة الحق وأتباعه، إذ أنهم بعد رؤيتهم لهذه المعجزة آمنوا وبايعوا رسول الله صلى الله عليه وآله في العقبة.

ونقرأ في بعض الروايات أيضاً أن سبب اقتراح شق القمر كان من أجل المزيد من الاطمئنان بمعاجز الرسول صلى الله عليه وآله، وأنها لم تكن سحراً لأن السحر عادة يكون في الأمور الأرضية. ومع ذلك فإن قسماً من المتعصبين والمعاندين لم يؤمنوا برغم مشاهدتهم لهذا الإعجاز، وتعللوا بأنهم ينتظرون قوافل الشام واليمن، فإن أيدوا هذا الحادث ورؤيتهم له آمنوا... ومع إخبار المسافرين لهم بذلك، إلا أنهم بقوا مصرين على الكفر، رافضين للإيمان.

والنقطة الأخيرة الجديرة بالذكر أن هذه المعجزة العظيمة والكثير من المعاجز الأخرى ذكرت في التواريخ والروايات الضعيفة مقترنة ببعض الخرافات والأساطير، مما أدى إلى حصول تشويش في أذهان العلماء بشأنها، كما في نزول قطعة من القمر إلى الأرض. لذا فإن من الضروري فصل هذه الخرافات وعزلها بدقة وغربلة الصحيح من غيره، حتى تبقى الحقائق بعيدة عن التشويش ومحتفظة بمقوماتها

١. المصدر نفسه ١٩: ٦٠.



الموضوعية. ١

وسيأتي المزيد عن انشقاق القمر في التاسع.

السادس: الغار الذي في جبل ثور، وهو الذي آوى إليه رسول الله عَلَيْمِول الله عَلَيْمِول عن هجرت إلى المدينة المنورة

وعنه قال: أخبرنا جماعة عن أبي المفضل، قال: حدثنا أبو أحمد عبيد الله بن الحسين، عن إبراهيم العلوي النصيبي ببغداد، قال: حدثنا محمد بن علي بن حمد العلوي، قال: حدثني أبي، قال: حدثنا الحسين بن زيد، عن عبيد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب، عن أبيه، عن جده، عن جعدة بن هبيرة، عن أمّه أمّ هاني بنت أبي طالب عليه السلام قالت: لما أمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه وآله بالهجرة وأنام علياً عليه السلام على فراشه، وسجاه ببرد حضرمي، ثم خرج فإذا وجوه قريش على بابه، فأخذ حفنة من تراب، فذرها على رؤوسهم فلم يشعر به أحد منهم، ودخل على بيتي، فلما أصبح أقبل علي وقال: «أبشري يا أم هاني فهذا جبرئيل عليه السلام من عدوّه».

قالت: وخرج رسول الله صلى الله عليه وآله مع جناح الصبح إلى غار ثـور، فكان فيه ثلثا حتى سكن عنه الطلب، ثم أرسل إلى علي عليه السلام وأمره بـأمره وأداء الأمانة. ٢

المجلس الشامن: ولما توفيت خديجة عليها السلام أشتد البلاء على رسول الله عليه الله عليه الهموم والغموم بحيث احتجب عن الناس مدة مديدة، وسمى ذلك العام عام الحزن، لأنه فقد في ذلك العام عمه أبا طالب وزوجته خديجة

١. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي ١٧: ٣٠٠.

٢. حلية الأبرار، السيد هاشم البحراني ١: ١٣٨.



في سنة واحدة بل في شهر واحد، ثم هاجر إلى الطائف شهراً ورجع إلى مكة ليقيم بها فلم يستطع، لأن مشركي قريش هموا بقتله واجتمعوا في دار الندوة، واستشاروا فيما بينهم في دفعه وسفك دمه، واجتمعت آراؤهم على أن يهجموا عليه ليلاً ويقطعوه في فراشه، ونزل عليه جبرئيل بهذه الآية: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْهَاكِرِينَ ﴿ وأمره بالمسر إلى غار ثور ومنها إلى المدينة.

ولما أراد الهجرة خلف علياً عليه لقضاء ديونه، ورد الودائع التي كانت عنده، وأمر ليلة الغار وقد أحاط المشركون بالدار أن ينام على فراشه، ويقيه بنفسه كما كان ينام على فراشه منذ أربع سنين في شعب أبي طالب، وذلك بأمر من أبي طالب عليه لأنه غاية هم حفظ رسول الله عليه وصيانته عن مكائد قريش، وكان يأخذ بيد على عليه ويأتيه إلى فراش رسول الله عليه ويأول ويأمره بالمبيت على الفراش، ويحول النبي عليه إلى فراش آخر فكان على النبي يقول: أبتاه إني لمقتول فيقول له أبو طالب اصبرن يا بني أحجى كل حى مصيره لشعوب:

قد بذلناك والبلاء شديد \* لفداء النجيب ابن النجيب لفداء الأعز الحسب الثاقب \* والباع والفناء الرحيب أن تصبك المنون فالنبل تترى \* فمصيب منها وغير مصيب

فأجاب على السَّالْإِ:

أتأمرني بالصبر في نصر أحمد \* فوالله ما قلت الذي قلت جازعا

١. سورة الأنفال : ٣٠.



# ولكنني أحببت أن تر نصرتي \* لتعلم إني لم أزل لك طائعا سأسعى لوجه الله في نصر أحمد \* نبي الهدى المحمود طفلاً ويافعا

والحاصل دعا رسول الله عَلَيْ علياً علياً علياً على الله تعالى أوحى إلى أن الله تعالى أوحى إلى أن أهجر دار قومي وأن أنطلق إلى غار ثور، وإنه آمرك بالمبيت على فراشي وأن يلقى شبهي عليك أو تسلم بمبيتي هناك. قال: نعم. فتبسم ضاحكاً وأهوى إلى الأرض ساجداً، فكان أول من سجد لله شكراً أو أول من وضع وجهه على الأرض بعد سجدته فلما رفع رأسه قال له: امض لما أمرت فداك سمعي وبصري وسويداء قلبي وأنشأ يقول:

وقيت بنفسي خير من وطأ الحصى \* ومن طاف بالبيت العتيق وبالحجر رسول إله خاف أن يمكروا به \* فنجاه ذو الطول الإله من المكر فبات رسول الله في الغار آمناً \* موفي وفي حفظ الإله وفي سرّ وبت أراعهم وما يثبتونني \* فقد وطنت نفسي على القتل والأسر أردت به نصر الإله تبتلاً \* وأضمرته حتى أؤسد في قبري

قال صلى الله عليه وآله وسلم له: فأرقد على فراشي واشتمل بردي ثم إني أخبرك يا علي إن الله امتحن أوليائه على قدر إيمانهم ومنازلهم من دينه، فأشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل فقد امتحنك الله يا بن أمّ، وامتحنني فيك بمثل ما امتحن به خليله إبراهيم والذبيح إسماعيل فصبراً صبراً، فإنّ رحمة الله قريبة من الحسنين...».\

١. شجرة طوبي، الحائري ١: ٢٣٦ \_ ٢٣٧.



و\* (الغار)\*: الثقب العظيم في الجبل، وهو هاهنا غار ثور، جبل في يمنى مكة على مسرة ساعة...\

الأمالي للطوسي، عن هند بن هالة، وأبي رافع، وعمّار بن ياسر \_ في ذكر اجتماع قريش على قتل رسول الله صلى الله عليه وآله وعزمه على الهجرة إلى المدينة ـ : دعا رسول الله صلى الله عليه وآله عليّاً عليه السلام وقال له: يا عليّ، إنّ المدينة ـ : دعا رسول الله صلى الله عليه وآله عليّاً عليه السلام وقال له: يا عليّ، إنّ الروح هبط عليّ بهذه الآية آنفاً، يخبرني أنّ قريشاً اجتمعوا على المكر بي وقتلي، وأنّه أوحى إليّ ربّي عزّوجل أن أهجر دار قومي، وأن أنطلق إلى غار ثور تحت ليلتي، وأنّه أمرني أن آمرك بالمبيت على ضجاعي - أو قال: مضجعي - ليخفى بمبيتك عليه أثرى، فما أنت قائل وما صانع؟

فقال علي عليه السلام: أو تسلم ببيتي هناك يا نبي الله؟ قال: نعم، فتبسّم علي عليه السلام ضاحكاً، وأهوى إلى الأرض ساجداً شكراً بما أنبأه رسول الله علي من سلامته، وكان علي صلوات الله عليه أول من سجد لله شكراً، وأول من وضع وجهه على الأرض بعد سجدته من هذه الأُمّة بعد رسول الله عليه أمرت فداك سمعي وبصري وسويداء قلبي، ومُرني بما شئت أكن فيه كمسر تك، وأقع منه بحيث مرادك، وإن توفيقي إلا بالله...».

... روى الحاكم عن علي بن الحسين الثيلا قال: «إنَّ أول من شرى نفسه ابتغاء رضوان الله على ، وقال في ذلك شعراً:

وقيت بنفسي خير من وطئ الحصى...». "

١. تفسير جوامع الجامع، الشيخ الطبرسي ٢ : ٦٥؛ التفسير الصافي، الفيض الكاشاني ٢: ٣٤٤.

٢. موسوعة الإمام على التَّالِّدِ: ١٦٦.

٣. السيرة النبوية، للشامي ٣: ٢٣٣.



مستحبات مكة المكرمة: ...إتيان الغار الذي بجبل ثور، وهـو الجبـل الـذي استتر فيه النبي صلى الله عليه وآله حين الهجرة إلى المدينة. \

السابع: بيت أبي طالب عليه السلام.

إنّ بيت أبي طالب إليّالاً كان عند جبل أبي قبيس، لأنّ شعب أبي طالب إليّالاً كان هناك وكان قريباً بالمسعى والمسجد الحرام. ولا يخفى أنّ بيوت أبناء عبد المطلب كبيت عبدالله والد النبي عَيَّالِيلهُ (مكتبة مكة المكرمة الحالي) كانت في منطقة واحدة وهي وراء المسعى، بين سوق الليل وجبل أبي قبيس. وأما المصادر التي نقلت بأنّ الحجون هو الشعب (شعب أبي طالب)، فليس بصحيح، لأنه الخلط بين المقبرة والشعب.



١. مناسك الحج، السيد الكلبايكاني: ١٦٨.







ولد النبي صلّى الله عليه وآله لاثنتي عشرة ليلة مضت من شهر ربيع الأول في عام الفيل يوم الجمعة مع الزوال؛ وروي أيضاً عند طلوع الفجر قبل أن يبعث بأربعين سنة، وحملت به أمه في أيام التشريق عند الجمرة الوسطى، وكانت في منزل



عبد الله بن عبد المطلب وولدته في شعب أبي طالب في دار محمد بن يوسف في الزاوية القصوى عن يسارك وأنت داخل الدار؛ وقد أخرجت الخيزران ذلك البيت فصيرته مسجداً يصلي الناس فيه. وبقي بمكة بعد مبعثه ثلاث عشرة سنة ثم هاجر إلى المدينة ومكث بها عشر سنين ثم قبض عليه السّلام لاثنتي عشرة ليلة مضت من ربيع الأول يوم الاثنين وهو ابن ثلاث وستين سنة. \

واجتمعت قريش إلى دار الندوة وكتبوا الصحيفة على بني هاشم لا يكلموهم ولا يبايعوهم أو يسلموا إليهم رسول الله عَلَيْلِلله لله لله لله المربوق أخرجوهم من بيوتهم حتى نزلوا شعب أبي طالب ووضعوا عليهم الحرس فمكثوا بذلك ثلاث سنين...

(شعب أبي طالب) الشِعب بالكسر الطريق في الجبل والجمع الشعاب. والشعب بالكسر: ما انفرج بين جبلين، وشعب أبي طالب معروف بمكة."

تقع دار الأرقم خلف الصفا بينها وبين شعب أبي طالب، فهي على يمين الخارج من المسجد نحو شعب أبي طالب أو بيت خديجة «عليهما السلام»، وقد رأيتها بين المسجد وبين مكان مولد النبي صلى الله عليه وآله الذي يعرف اليوم بمكتبة مكة. ثم أزالوها مع الجبل المتصل بالصفا... أ

علي، عن أبيه، عن ابن أبي نصر، عن إبراهيم بن محمد الأشعري، عن عبيد بن زرارة، عن أبي عبدالله عليه إلى قال: «لما توفى أبوطالب نزل جبرئيل على رسول الله صلى الله عليه وآله فقال: يا محمد اخرج من مكة، فليس لك فيها ناصر،

١. الكافي، الكليني ١: ٣٩٤؛ الوافي، الفيض الكاشاني ٣: ٧٢٢.

٢. روضة الواعظين، الفتال النيشابوري: ٥٣.

٣. مرآة العقول، العلامة المجلسي ٥: ١٧٣.

٤. جواهر التاريخ (السيرة النبوية)، الشيخ علي الكوراني ١: ٣٣٧.



وثارت قريش بالنبي صلى الله عليه وآله، فخرج هارباً حتى جاء إلى جبل بمكة يقال له الحجون فصار إليه.\

قال علي بن الحسين عليه إلى أبو طالب يضرب عن رسول الله علي الله على بن الحسين عليه ويقيه بنفسه، فلما حضرته الوفاة وقد قويت دعوة رسول الله على أن قريشاً على عداوتها وحسدها فاجتمعوا إلى أبي طالب ورسول الله على عنده، فقالوا: نسألك من ابن أخيك النصف. قال: وما النصف منه؟ قالوا: ليكف عنا ونكف عنه فلا يكلمنا ولا نكلمه ولا يقاتلنا ولا نقاتله، لأن هذه الدعوة قد باعدت بين القلوب وزرعت الشحناء وأنبتت البغضاء...». أ

#### الثامن: مقبرة الشهداء بفخ

ثورة الحسين بن علي بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، شهيد فخ. وقد قام في المدينة في خلافة موسى الهادي واستشهد بفخ \_ موضع أو بئر على فرسخ من مكة \_ ولم يعرف من أئمتنا عليهم السلام حديث ظاهر في قدحه، بل وردت روايات كثيرة تدل على تقديسه وتقديس قيامه نذكرها من كتاب مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الإصفهاني:

ا\_ ما رواه بسنده، عن زيد بن علي، قال: «انتهى رسول الله عَلَيْهِ إلى موضع فخ فصلّى بأصحابه صلاة الجنازة، ثمّ قال: يقتل هيهنا رجل من أهل بيتي في عصابة من المؤمنين، ينزل لهم بأكفان وحنوط من الجنة، تسبق أرواحهم أجسادهم إلى الجنة».

١. الكافي ١ : ٥٥٩.

٢. روضة الواعظين : ٥٤.



٢\_ ما رواه بسنده، عن أبي جعفر محمد بن علي عليه السلام، قال: «مرَّ النبي
 صلى الله عليه وآله بفخ فنزل

فصلّى ركعة، فلمّا صلّى الثانية بكى وهو في الصلاة، فلما رأى الناس النبي عَلَيْوَاللهُ يبكي بكوا، فلمّا انصرف قال: ما يبكيكم؟ قالوا: لمّا رأيناك تبكي بكينا يا رسول الله. قال: نزل عليّ جبرئيل لمّا صلّيت الركعة الأولى فقال: يا محمد، إنّ رجلاً من ولدك يقتل في هذا المكان. وأجر الشهيد معه أجر شهيدين».

٣\_ ما رواه بسنده، عن النضر بن قرواش، قال: أكريت جعفر بن محمد التيالا من المدينة إلى مكة، فلمّا ارتحلنا من بطن مرّ قال لي: «يا نضر، إذا انتهيت إلى فخ فأعلمني... فتوضأ وصلّى ثمّ ركب فقلت له: جعلت فداك رأيتك قد صنعت شيئاً، أفهو من مناسك الحج؟ قال: لا، ولكن يقتل هيهنا رجل من أهل بيتي في عصابة تسبق أرواحهم أجسادهم إلى الجنة».

٤ ما رواه بسنده، عن إبراهيم بن إسحاق القطّان، قال: سمعت الحسين بن على، ويحيى بن عبد الله يقولان:

«ما خرجنا حتّى شاورنا أهل بيتنا، وشاورنا موسى بن جعفر عليه السلام فأمرنا بالخروج».

٥ ما رواه عن جماعة، قالوا: جاء الجند بالرؤوس إلى موسى والعباس وعندهم جماعة من ولد الحسن والحسين، فلم يتكلم أحد منهم بشيء إلا موسى بن جعفر عليه السلام، فقال له: «هذا رأس الحسين؟ قال: نعم، إنّا لله وإنا إليه راجعون. مضى والله مسلماً صالحاً صواماً قواماً آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر. ما كان في أهل بيته مثله. فلم يجيبوه بشيء». ولم يكن خروجه للدعوة إلى نفسه بل كان يدعو إلى الرضا من آل محمد الهيلي ما صنعه زيد في دعوته.

٦\_ فروى أبو الفرج أيضاً بسنده، عن أرطاة، قال: لمّا كانت بيعة الحسين بـن



على صاحب فخ قال: أبا يعكم على كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وآله، وعلى أن يطاع الله ولا يعصى وأدعوكم إلى الرضا من آل محمد، وعلى أن نعمل فيكم بكتاب الله وسنة نبيّه صلى الله عليه وآله والعدل في الرعية والقسم بالسويّة...

هذا. ولكن في أسناد الروايات ضعف، ومؤلف الكتاب من بني مروان ينتهي نسبه إلى مروان الحمار، وفي المذهب زيدي. ا

بعض أصحابنا، عن محمد بن حسان، عن محمد بن زنجويه، عن عبد الله بن الحكم الأرمني، عن عبد الله بن جعفر بن إبراهيم الجعفري، قال: حدثنا عبد الله بن المفضل مولى عبد الله بن جعفر بن أبي طالب قال: لما خرج الحسين بن علي المقتول بفخ واحتوى على المدينة دعا موسى بن جعفر إلى البيعة فأتاه فقال له يا بن عم لا تكلفني ما كلف ابن عمك عمك أبا عبد الله فيخرج مني ما لا أريد كما خرج من أبي عبد الله ما لم يكن يريد فقال له الحسين: إنما عرضت عليك أمراً فإن أردته دخلت فيه وإن كرهته لم أحملك عليه والله المستعان، ثم ودعه فقال له أبوالحسن موسى بن جعفر حين ودعه: «يا بن عم إنك مقتول فأجد الضراب فإن القوم فساق عصبة». ثم خرج الحسين وكان من أمره ما كان قتلوا كلهم كما قال عليه السّلام.

بيان: فأجد الضراب، أمر من الجودة، والضراب القتال. أحتسبكم، أطلب الأجر في مصيبتكم. والعصبة محركة يقال لقوم الرجل الذين يتعصبون له ومن بيان لضمير المفعول البارز في أحتسبكم. أ

قال دعبل بن علي الخزاعي رحمة الله عليه من قصيدة طويلة:

١. دراسات في ولاية الفقيه...، الشيخ حسينعلي المنتظري ١: ٦٠٧.

٢. الوافي، الفيض الكاشاني ٢: ١٧١ نقلاً عن الكافي.



فأين الألى شطت بهم غربة النوى \* أفانين في الأطراف متفرقات هم أهل ميراث النبي إذا اعتزوا \* وهو خير سادات وخير حماة أفاطم قو مي يا ابنة الخير فاندبي \* نجوم سماوات بأرض فلات قبور بكوفان وأخرى بطيبة \* وأخرى بفخ نالها صلواتي وقبر ببغداد لنفس زكية \* تضمّنها الرحمن في الغرفات...\

... فقال لي: تذكر يوم سألتك هل لنا ملك؟ سأل هذا الطاغي (أبو جعفر المنصور الدوانيقي) أبا جعفر المنظلا أيضاً فأجابه بما أجابه خلفه الصادق عليه السلام مع زيادة كما يجييء في حديث الصيحة. فقلت: نعم، طويل عريض شديد، طويل بحسب المدة والزمان، عريض بحسب المساكن والبلدان، شديد بحسب القوة والسلطان. فلا تزالون في مهلة من أمركم هو السلطنة وفسحة من دنياكم، حتى تصيبوا منا دماً حراماً في شهر حرام في بلد حرام. وحينئذ تستحقون زوال دولـتكم وفناء سلطنتكم ولا يكون لكم في الأرض ناصر ولا في السماء عاذر.

قال بعض الأفاضل: كأنه إشارة إلى المقتولين بفخ في ذي الحجة الحرام، وفخ من الحرم بين تنعيم ومكة.

وقال الأمين الأسترآبادي: يمكن أن يكون المراد ما فعله هارون قتل في ليلة واحدة كثيراً من السادات. ويمكن أن يكون المراد قتلهم المقتولين بفخ وهو موضع قرب مكة انتهى.

ونظير ما نحن فيه من طرق العامة عن الحسن بن علي عليهما السلام قال: «إن هؤلاء أخافوني وهم قاتلي فإذا فعلوا ذلك سلط الله عليهم من يقتلهم حتى

١. روضة الواعظين، الفتال النيشابوري : ٢٢١.



يكونوا أذل من فَرْم الأمة»؛ الفرم بالفتح والسكون، خرقة الحيض.

وما يجيى، في حديث الناس يوم القيامة عن أبي عبد الله عليه الله على الله على الله على الله على الله عن ذكره أذن في هلاكه بني أمية بعد إحراقهم زيداً بسبعة أيام»، ويفهم من جميع ذلك أنه لا يلزم أن يكون الزوال بعد فعلهم ذلك بلا فصل (فعرفت أنه قد حفظ الحديث) فيكف من إصابة دمائنا خوفاً من زوال ملكه...\

أخبرني علي بن العباس المقانعي، قال: حدثني علي بن إبراهيم، قال: حدثنا الحسن محمد بن إبراهيم المقري، قال: حدثنا الحسن بن علي الأسدي. قال: حدثنا الحسن بن عبد الواحد، قال: حدثني عبد الرحمن بن القاسم بن إسماعيل، قال: حدثنا الحسين بن المفضل العطار، قال: حدثنا محمد بن فضيل، عن محمد بن إسحاق، عن أبي جعفر محمد بن علي المنالا قال:

«مر" النبي صلى الله عليه وآله بفخ فنزل فصلى ركعة، فلما صلى الثانية بكى وهو في الصلاة، فلما رأى الناس النبي صلى الله عليه وآله يبكي بكوا، فلما انصرف قال: ما يبكيكم؟ قالوا: لما رأيناك تبكي بكينا يا رسول الله. قال: نزل علي جبريل لما صليت الركعة الأولى فقال: يا محمد إنّ رجلاً من ولدك يقتل في هذا المكان، وأجر الشهيد معه أجر شهيدين».

ونزل الصادق التيلاني في رواحه إلى الحج من المحمل بفخ وتوضأ وصلى ثم ركب؛ فقيل له: هذا من الحج؟ قال: «لا ولكن يقتل ههنا رجل من أهل بيتي في عصابة تسبق أرواحهم أجسادهم الجنة».

وأخبر أيضا الإمام موسى بن جعفر التالإ بشهادته لما خرج قال له: «يــا بــن

١. شرح أصول الكافي، مولى محمد صالح المازندراني ١١: ٣١٦.

٢. مقاتل الطالبيين، أبي الفرج الاصفهاني: ٢٩٠.



العم إنك مقتول فأجد الضراب، فإن القوم فسّاق يظهرون إيماناً، ويسرون شركاً وإنا لله وإنا إليه راجعون أحتسبكم عند الله من عصبة». ولقد قتل في يوم التروية ثامن من ذي الحجة ستمائة نفر من السادات وآل أبي طالب ومواليهم، وإلى هؤلاء أشار دعبل بقوله: (وأخرى بفخ نالها صلوات). وكان ذلك في خلافة الهادي رابع خلفاء بني العباس.

قال الإمام محمد بن على الجواد المِثَلاد: «وما وقعت وقعة بعد وقعة الطف أعظم علينا من محاربة فخ، ولما قتل الحسين بن على صاحب فخ سمعت نياح الجن عليه من أول الليل إلى الصباح على مياه غطفان». والسبب في خروجه إنّ الهادي ولى على المدينة رجلاً من ولد عمر بن الخطاب اسمه عمر بن العزيز بن عبدالله بن عمـر' فضيق على السادات والهاشميين وآل أبي طالب ومواليهم، وكان يؤذيهم بكل ما يستطيع حتى جرى الأمر بأن ضرب الحسن بن محمد بن عبد الله المحض أحد سادات بني الحسن مائتي سوطاً لأمر، وضرب رجلين من خواصه ثم جعل الحبال في أعناقهم، وطيف بهم في المدينة مكشفي الظهور ليفضحهم وأشاع في الناس بأنه وجدهم على شراب فجاء الحسين بن على صاحب فخ إلى العمري وقال له: قد ضربتهم ولم يكن لك إن تضربهم فلم تطوف بهم فأمر العمري بهم فردهم وحبسهم، ثم ضمن له الحسين وكفل له فأخرجهم من الحبس فغاب الحسن بن محمد فبلغ ذلك العمري فغضب وأحضر الحسين بن على صاحب فخ ويحيى بن عبد الله بن الحسن فأغلظ لهما وتهددهما وقال لتأتياني به، أو لأحبسنكما فإنّ له ثلاثة أيام لم يحضر العرض وكان اللعين يطلب بني هاشم في كل يوم بالعرض عليه ليقف على أحوالهم وشؤونهم قال: فتضاحك الحسين في وجه العمري وقال: أنت مغضب يا أبا حفص؟ فقال له العمري: أتهزء بي وتخاطبني بكنيتي فقال له: قد كان أبو بكر وعمر هما خير منك يخاطبان بالكني فلا ينكران ذلك وأنت تكره الكنية وتريد المخاطبة بالولاية



فقال له آخر: قولك أشر من أوله فإنما أدخلتك إلي لتفاخرني وتؤذيني ثم حلف العمري إنه لا يخلي سبيله أو يجيئه بالحسن بن محمد في باقي يومه وليلته، وإنه إن لم يجئ به ليضربن الحسين ألف سوط وحلف إن وقعت عينه على الحسن بن محمد ليقتلنه من ساعته فخرج الحسين من عنده ووجه إلى الحسن بن محمد، وقال: يا بن عمي قد بلغك ما كان بيني وبين هذا الفاسق فأمض حيث أحببت فقال الحسن: لا والله يا بن عمي بل أجيء معك الساعة حتى أضع يدي في يده فقال الحسين: لا والله ما كان الله ليطلع علي وأنا جاء، وإلى محمد صلى الله عليه وآله وهو خصيمي وحجيجي في أمرك لعل الله إن يَقيَنا شرة.

ثم وجه الحسين إلى بني هاشم فاجتمعوا ستة وعشرون رجلاً من ولد على وعشرة نفر من الحاج ونفر من الموالي فلما أذن المؤذن بالصبح دخلوا المسجد وصعد عبد الله بن الحسن الأفطس المنارة التي عند رأس النبي عَلَيْ الله وقال للمؤذن: أذن بحي على خير العمل، فلمّا نظر المؤذن إلى السيف في يده أذن بها وسمعه العمري فأحس بالشر ودهش وركب بغلته وهرب من المدينة، فصلّى الحسين بالناس الصبح ودعى بالشهود العدول الذي كان العمري أشهدهم عليه بأن يأتي الحسن إليه فقال للشهود: هذا الحسن قد جئت به فهاتوا العمري وإلا والله خرجت من يميني ومما على.

ثم خطب الحسين بعد صلاته فحمد الله وأثنى عليه وقال: أنا ابن رسول الله على منبر رسول الله، وفي حرم رسول الله أدعو إلى سنة رسول الله، أيها الناس: أتطالبون آثار رسول الله في الحجر والعود؟ تمسحون بذلك وتضيعون بضعة منه، فأتاه الناس وبايعوه على كتاب الله تعالى وسنة نبيه، والرضا من آل محمد؛ فبلغ ذلك حماد البربري وكان على مسلحة السلطان بالمدينة في السلاح، ومعه مائتين من الجند وجاء العمري ومعه أناس كثيرون حتى وافوا باب المجلس فأراد حماد أن ينزل فبدره يحبى بن عبد الله بن الحسن وفي يده السيف، فضربه على جبينه وعليه البيضة



والقلنسوة فقطع ذلك كله وأطار مخ رأسه، وسقط عن دابته و حمل على أصحابه فتفرقوا وانهزموا، وأقام الحسين بن علي وأصحابه يتجهزون بالمدينة أحد عشر يوماً وفرق ما كان في بيت المال وهي سبعون ألفاً على الناس، وكان يقول لهم: أبايعكم على كتاب الله وسنة نبيه وعلى أن يطاع الله ولا يعصى وأدعوكم إلى الرضا من آل محمد وعلى أن نعمل بينكم بكتاب الله وسنة نبيه، والعدل في الرعية والقسمة بالسوية وعلى أن تقيموا معنا وتجاهدوا عدونا فإن نحن وفيناكم وفيتم لنا، وان نحن لم نف لكم فلا بيعة لنا عليكم. ثم خرج الحسين وأصحابه لست بقين من ذي القعدة إلى مكة وأستخلف على المدينة رجل من خزاعة، وبلغ ذلك إلى الخليفة الهادي وكان قد حج في تلك السنة رجال من أهل بيت الخليفة، منهم سليمان بن أبي جعفر وكان قد حج في تلك السنة رجال من أهل بيت الخليفة، منهم سليمان بن أبي جعفر الدوانيقي ومبارك التركي ومبارك هذا قاتل مع الحسين بالمدينة أشد القتال إلى منتصف النهار ثم أنهزم. وقيل إنّ مباركا أرسل إلى الحسين يقول له: والله لإن أسقط من السماء فتخطفني الطير أيسر على من أن أشوكك بشوكة أو أقطع من رأسك شعرة فبيتني فإني منهزم عنك فوجه إليه الحسين قوماً فلما دنوا صاحوا وكبروا فانهزم التركي هو وأصحابه.

ثم أمر الخليفة فرجع وعاد في جيشه والتحق بهؤلاء وهم قد ساروا بجماعة وسلاحهم من البصرة لخوف الطريق، فكتب الهادي إليهم بتولية الحرب، فلما قرب الحسين وأصحابه من مكة وصاروا (بفخ وبلدح) تلقياهم الجيش من المسودة \_ يعني بني العباس \_ فالتقوا يوم التروية وقت صلاة الصبح. فعرض العباس بن محمد علي الحسين الأمان والعفو والصلة فأبي ذلك أشد الإباء.

قال الراوي: لما أن لقي الحسين المسودة أقعد رجلاً على جمله، معه سيف يلوح والحسين بن علي يملي عليه حرفاً حرفاً يقول ناد فنادى يا معشر المسودة هذا



الحسين بن رسول الله، وابن عمه يدعوكم إلى كتاب الله وسنة رسول الله فأمر موسى بن عيسى تبعية العسكر فصار محمد بن سليمان في الميمنة وموسى في الميسرة وسليمان بن أبي جعفر والعباس ابن محمد في القلب، وكان أول من بدأهم موسى فحملوا عليه فاستطرد لهم شيئاً حتى انحدروا في الوادي، وحمل عليهم محمد بن سليمان من خلفهم فطحنهم طحنة واحدة حتى قتل أكثر أصحاب الحسين، وبقي الحسين في عدد يسير وجعل يقاتل أشد القتال حتى أثخن بالجراح...

وحكي عن محمد بن سليمان العباسي وهو الذي قاتـل الحسـين بـن علـي الشهيد بفخ: لما احتضر لقن الشهادة فكان يقول بدل الشهادة:

ألا ليت أمّي لم تلدْني ولم أكن \* لقيت حسيناً يوم فخِّ ولا حسن. `

التاسع: إنشقاق القمر

لقد طلب المشركون من رسول الله صلى الله عليه وآله في السنة الثامنة للبعثة عندما كان مع على الميلا في شعب أبي طالب أن يريهم آية، فدعا الله سبحانه وتعالى فانشق القمر نصفين حتى نظروا إليه ثم التأم. لكن قريشاً استمرت في كفرها فقالوا: هذا سحر مستمر! فأنزل تعالى: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ \* وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمرٌ ...

وقد وصف السيد المرتضى ذلك الحديث بالمتواتر.

وأجمع المسلمون على وقوع ذلك في زمنه، حتى رأى أهالي مكّة حراء بينهما، إذ أصبح القمر فرقتين فرقة على هذا الجبل وفرقة على جبل آخر. وقالوا: انشق "

١. شجرة طوبي، الشيخ محمدمهدي الحائري ١: ١٦٩.

٢. مستدرك سفينة البحار، الشيخ على النمازي الشاهرودي ٢: ٣٢١.



القمر مرّتين.

وحادثة انشقاق القمر من الوقائع الخطيرة في حياة الإنسان الدينيّة تبيّن العظمة الإلهية من جهة، والتعصّب الجاهلي من الجهة الأُخرى. وهل يُسْلم الكافرون اليوم لو انشق القمر لهم مرّة أُخرى وتعصّبهم غالب عليهم؟ \

وبهذا الإسناد، عن علي بن موسى، عن أبيه، عن جده، عن آبائه، عن علي علي علي عليه السلام، قال: «انشق القمر بمكة فلقتين، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: اشهدوا اشهدوا بهذا». ٢

قال العلامة المجلسي وقد روى حديث انشقاق القمر جماعة كثيرة من الصحابة، منهم عبد الله بن مسعود، وأنس بن مالك، وحذيفة بن اليمان، وابن عمر، وابن عباس، وجبير بن مطعم، وعبد الله بن عمر، وعليه جماعة من المفسرين إلا ما روي عن عثمان بن عطاء عن أبيه أنه قال: معناه وسينشق القمر، وروي ذلك عن الحسن، وأنكره أيضا البلخي، وهذا لا يصح، لأن المسلمين أجمعوا على ذلك فلا يعتد بخلاف من خالف فيه، ولأن اشتهاره بين الصحابة يمنع من القول بخلافه، ومن طعن في ذلك بأنه لو وقع لما كان يخفي على أحد من أهل الأقطار فقوله باطل، لأنه يجوز أن يكون الله تعالى قد حجبه عن أكثرهم بغيم وما يجري مجراه ولأنه قد وقع ذلك ليلاً فيجوز أن يكون الناس كانوا نياماً فلم يعلموا بذلك، على أن الناس ليس كلهم يتأملون ما يحدث في السماء وفي الجو من آية وعلامة، فيكون مثل

انقضاض الكواكب وغيره مما يغفل الناس عنه، وإنما ذكر سبحانه واقتربت الساعة، مع وانشق القمر، لأن انشقاقه من علامة نبوة نبينا صلى الله عليه وآله،

١. سيرة الإمام على التيالإ ١: .

٢. الأمالي، الشيخ الطوسي : ٣٤١.



ونبوته وزمانه من أشراط الساعة. ﴿وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا﴾، هذا إخبار من الله تعالى عن عناد كفار قريش، وإنهم إذا رأوا آية معجزة أعرضوا عن تأملها، والانقياد لصحتها عناداً وحسداً ﴿وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾، أي قوي شديد يعلو على كل سحر، وهو من إمرار الحبل وهو شدة فتله، واستمر الشئ: إذا قوي واستحكم، وقيل: معناه ذاهب مضمحل لا يبقى، وقال المفسرون: لما انشق القمر قال مشركوا قريش: سحرنا محمد، فقال الله سبحانه: ﴿وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا ﴾، عن التصديق والايمان بها، قال الزجاج: وفي هذا دلالة على أن ذلك قد كان ووقع.

وأقول: ولأنه تعالى قد بين أنه يكون آية على وجه الاعجاز، وإنما يحتاج إلى الآية المعجزة في الدنيا، ليستدل الناس بها على صحة النبوة، ويعرفوا صدق الصادق لا في حال انقطاع التكليف والوقت الذي يكون الناس فيه ملجئين إلى المعرفة، ولأنه سبحانه قال: ﴿وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾، وفي وقت الالجاء لا يقولون للمعجز: إنه سحر.

وقال الرازي: المفسرون بأسرهم على أن المراد أن القمر حصل فيه الانشقاق، ودلت الأخبار على حدوث الانشقاق، وفي الصحاح خبر مشهور رواه جمع من الصحابة، قالوا: سئل رسول الله صلى الله عليه وآله انشقاق القمر معجزة، فسأل ربه فشقه ، وقول بعض المفسرين: المراد سينشق بعيد ولا معنى له لأن من منع ذلك وهو الطبيعي يمنعه في الماضي والمستقبل، ومن وجوزه لا حاجة إلى التأويل، وإنما ذهب الطبيعي يمنعه في الماضي والمستقبل، فما وقع لعم وجه الأرض، فكان ينبغي إليه ذلك الذاهب لأن الانشقاق أمر هائل، فلو وقع لعم وجه الأرض، فكان ينبغي أن يبلغ حد التواتر، فنقول: إن النبي صلى الله عليه وآله لما كان يتحدى بالقرآن وكانوا يقولون: إنا نأتي بأفضح ما يكون من الكلام، وعجزوا عنه وكان القرآن معجزة باقية إلى قيام الساعة لا يتمسك بمعجزة أخرى فلم ينقله العلماء بحيث يبلغ حد التواتر، وأما المؤرخون تركوه لأن التواريخ في أكثر الأمر يستعملها المنجمون،



وهم لما وقع الأمر قالوا: بأنه مثل خسوف القمر وظهور شيء في الجو على شكل نصف القمر في موضع آخر، فلذا تركوا حكايته في تواريخهم، والقرآن أدل دليل وأقوى مثبت له، وإمكانه لا يشك فيه، وقد أخبر عنه الصادق فيجب اعتقاد وقوعه، وحديث امتناع الخرق والالتيام حديث اللئام، وقد ثبت جواز الخرق والتخريب على السماوات، ثم قال: وأما كون الانشقاق آية للساعة فلأن منكر خراب العالم ينكر انشقاق السماء وانفطارها وكذلك قوله في كل جسم سماوي من الكواكب فإذا انشق بعضها ثبت خلاف ما يقول به من عدم جواز خراب العالم انتهى.

وقال القاضي في الشفاء: أجمع المفسرون وأهل السنة على وقوع الانشقاق، وروى البخاري، بإسناده عن أبي معمر، عن ابن مسعود قال: انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وآله فرقتين: فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: «اشهدوا».

وفي رواية مجاهد: ونحن مع النبي صلى الله عليه وآله، وفي بعض طرق الأعمش: بمنى، ورواه أيضاً عن ابن مسعود الأسود وقال: حتى رأيت الجبل بين فرجتي القمر، ورواه عنه مسروق أنه كان بمكة، وزاد: فقال كفار قريش: سحركم ابن أبي كبشة، فقال رجل منهم: إن محمداً إن كان سحر القمر فإنه لا يبلغ من سحره أن يسحر الأرض كلها، فاسألوا من يأتيكم من بلد آخر هل رأوا هذا، فأتوا فسألوا فأخبروهم أنهم رأوا مثل ذلك. وحكى السمرقندي عن الضحاك نحوه، وقال: فقال أبو جهل: هذا سحر، فابعثوا إلى أهل الآفاق حتى ينظروا أرأوا ذلك أم لا، فأخبر أهل الآفاق أنهم رأوه منشقاً، فقالوا (يعني الكفار): هذا سحر مستمر. ورواه أيضاً عن ابن مسعود علقمة فهؤلاء أربعة عن عبد الله.

وقد رواه غير ابن مسعود، منهم أنس وابن عباس وابن عمر وحذيفة وجبير



بن مطعم وعلي، فقال علي عليه السلام من رواية أبي حذيفة الأرحبي: «انشق القمر ونحن مع النبي صلى الله عليه وآله».

وعن أنس سأل أهل مكة النبي صلى الله عليه وآله أن يريهم آية، فأراهم انشقاق القمر فرقتين حتى رأوا حراء بينهما، رواه عن أنس قتادة، وفي رواية معمـر وغيره عن قتادة عنه: أراهم القمر مرتين انشقاقه، فنزلت: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾، ورواه عن جبير بن مطعم ابنه محمد، وابن ابنه جبير بن محمد، ورواه عن ابن عباس عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، ورواه عن ابن عمر مجاهد، ورواه عن حذيفة أبو عبدالرحمن السلمي، ومسلم بن أبي عمران الأزدى، وأكثر طرق هذه الأحاديث صحيحة، والآية مصرحة، فلا يلتفت إلى اعتراض مخذول بأنه لو كان هذا لم يخف على أهل الأرض، إذ لم ينقل عن أهل الأرض أنهم رصدوه في تلك الليلة ولم يروه ولو نقل إلينا من لا يجوز تمالؤهم لكثرتهم على الكذب لما كانت علينا به حجة إذ ليس القمر في حد واحد لجميع الأرض ، فقد يطلع على قوم قبل أن يطلع على آخرين، وقد يكون من قوم بضد ما هو من مقابلهم من أقطار الأرض أو يحول بين قوم وبينه سحابة أو جبال، ولهذا نجد الكسوفات في بعض البلاد دون بعض وفي بعضها جزئية وفي بعضها كلية وفي بعضها لا يعرفها إلاّ المدعون لعلمها، وآية القمر كانت ليلاً، والعادة من الناس بالليل الهدوء والسكون وإيجاف الأبواب، وقطع التصرف، ولا يكاد يعرف من أمور السماء شيئا إلا من رصد ذلك، ولذلك ما يكون الكسوف القمري كثيراً في البلاد، وأكثرهم لا يعلم به حتى يخبر، وكثيراً ما يحدث الثقات بعجائب يشاهدونها من أنوار ونجوم طوالع عظام يظهر بالأحيان بالليل في السماء ولا علم عند أحد منها انتهى.

تفسير علي بن إبراهيم: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾ ، قال: قربت القيامة فلا يكون بعد رسول الله صلى الله عليه وآله إلا القيامة وقد انقضت النبوة والرسالة، قوله: ﴿وانشق



القمر، فإن قريشاً سألت رسول الله صلى الله عليه وآله أن يريهم آية فدعا الله فانشق القمر بنصفين حتى نظروا إليه، ثم التأم فقالوا هذا سحر مستمر، أي صحيح، وروي أيضاً في قوله: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾، قال: خروج القائم عليه السلام.

حدثنا حبيب بن الحسن بن أبان الآجري، قال: حدثني محمد بن هشام، عن محمد قال: حدثني يونس قال: قال لي أبو عبد الله عليه السلام: اجتمعوا أربعة عشر رجلاً أصحاب العقبة ليلة أربعة عشر من ذي الحجة، فقالوا للنبي الله عليه وآله: ما من نبي الآ وله آية فما آيتك في ليلتك هذه؟ فقال النبي صلى الله عليه وآله: ما الذي تريدون؟ فقالوا: إن يكن لك عند ربك قد فأمر القمر أن ينقطع قطع تين، فه بط جبر ئيل عليه السلام فقال: يا محمد! الله يقر ئك السلام ويقول لك: إني قد أمرت كل شيء بطاعتك، فرفع رأسه فأمر القمر أن ينقطع قطع تين، فالخود شيء بطاعتك، فرفع رأسه فأمر القمر أن ينقطع قطع تين، فانقطع قطع تين، فسجد النبي عَمَيْ الله وسجد شيعتنا، ثم رفع النبي رأسه ورفعوا رؤوسهم فقالوا: يعود كما كان؟ فعاد كما كان، ثم قالوا: ينشق رأسه، فأمره فانشق، فسجد النبي عَمَيْ الله شكراً لله، وسجد شيعتنا فقالوا: يا محمد حين تقدم سفارنا من الشام واليمن نسأهم ما رأوا في هذه الليلة، فإن يكونوا رأوا مثل ما رأينا علمنا أنه من ربك، وإن لم يروا مثل ما رأينا علمنا أنه سحر سحر تنا به، فأنزل الله: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ، إلى آخر السورة.

تفسير الإمام العسكري اليّالِي الإحتجاج: بالإسناد إلى أبي محمد العسكري عليه السلام في احتجاج النبي عَلَيْ على قريش إنّ الله يا أبا جهل إغا دفع عنك العذاب لعلمه بأنه سيخرج من صلبك ذرية طيبة عكرمة ابنك، وسيلي من أمور المسلمين ما إن أطاع الله فيه كان عند الله خليلاً، وإلاّ فالعذاب نازل عليك، وكذلك سائر قريش السائلين لما سألوا من هذا إنما أمهلوا لأن الله علم أن بعضهم سيؤمن بمحمد، وينال به السعادة، فهو لا يقطعه عن تلك السعادة

ولا يبخل بها عليه، أو من يولد منه مؤمن، فهو ينظر أباه لايصال ابنه إلى



السعادة، ولولا ذلك لنزل العذاب بكافتكم، فانظر نحو السماء، فنظر أكنافها فإذا أبوابها مفتحة، وإذا النيران نازلة منها مسامتة لرؤوس القوم حتى تدنو منهم، حتى وجدوا حرها بين أكتافهم، فارتعدت فرائص أبي جهل والجماعة؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: «لا ترو عنكم فإن الله لا يهلككم بها، وإنما أظهرها عبرة، ثم نظروا وإذا قد خرج من ظهور الجماعة أنوار قابلتها ودفعتها حتى أعادتها في السماء كما جاءت منها، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: بعض هذه الأنوار أنوار من قد علم الله أنه سيسعده بالإيمان في كل منكم من بعد، وبعضها أنوار طيبة سيخرج عن بعضكم ممن لا يؤمن وهم مؤمنون». أ

العاشر: قبر خديجة، وهو في مقابر معلاة، قريب بانتهاء المقابر في سفح الجبل، ولـ ه قبة معروفة، أصل القبة بيضاء وحيطانها صفراء، وتستحب زيارتها



الحادي عشر: زيارة عبد المطلب جدّ النبي صلى الله عليه وآله، في مقبرة المعلا

١ . بحار الأنوار ١٧ : ٣٤٨\_٣٥٣.





الثاني عشر: زيارة أبي طالب عم النبي عَلَيْهِ ، و والد الإمام على النبي مقبرة المعلا

ذكرت لهذه المقبرة أسماء، منها: مقبرة أبي طالب، ومنها: مقبرة الحجون... وعن أبي جعفر قال: كان أبو رافع قد ضرب لرسول الله «صلى الله عليه وآله» قبة بالحجون من أدم، فأقبل رسول الله «صلى الله عليه وآله» حتى انتهى إلى القبة، ومعه أم سلمة، وميمونة زوجتاه.

... قاله عَلَيْ «وهل ترك عقيل لنا من دار؟»، أي ما ترك لنا داراً حين فتح مكة. فقد مضى الزبير بن العوام برايته حتى ركزها عند قبة رسول الله، وكان معه أم سلمة وميمونة رضى الله عنهما، وقيل: يا رسول الله! ألا تنزل منزلك من الشعب؟ فقال: «وهل ترك لنا عقيل منزلاً؟»، وكان عقيل بن أبي طالب قد باع منزل

١. المصدر نفسه ٢٢ : ٦٥.



رسول الله صلّى الله عليه وآله منزل إخوته. والرجال والنساء بمكة. فقيل: يا رسول الله! فأنزل في بعض بيوت مكة في غير منازلك، فقال: «لاأدخل البيوت! فلم يزل مضطرباً بالحجون لم يدخل بيتاً، وكان يأتي المسجد من الحجون لكل صلاة. "

مسألة: يستحب زيارة سلمان الفارسي رضي الله عنه بالمنقول وزيارة نواب الإمام المنتظر التاليلا كعثمان بن سعيد والسمري؛ وكذا يستحب زيارة المؤمنين. روى محمد بن أحمد بن يحيى في الصحيح قال: مشيت مع ابن بلال إلى قبر محمد بن إسماعيل بن بزيع قال: فقال لي علي بن بلال: قال صاحب هذا القبر عن الرضاء التاليلا من أتى قبر أخيه المؤمن من أي ناحية يضع يده وقرأ إنا أنزلناه سبع مرات أمن من الفزع الأكبر.

وقال أبو الحسن التَهِ الله «من لم يقدر على زيارتنا فليزر صالحي إخوانه يكتب له ثواب زيارتنا ومن لم يقدر أن يصلنا فليصل صالحي إخوانه يكتب له ثواب صلتنا». ٢

يستحب زيارة المقابر، لقوله عَلَيْهِ «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها تذكركم الموت».

وقال الرضاع التيلاني: «من أتى قبر أخيه المؤمن من أي ناحية يضع يده وقرأ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾ سبع مرات أمن من الفزع الأكبر». "

... وأما كيفية زيارتهم فلم يرد فيها خبر على الخصوص، ويجوز زيارتهم بما ورد في زيارة ساير المؤمنين، ويجوز تخصيصهم بالخطاب بما جرى على اللسان، من

انظر الخبر في «إمتاع الأسماع» للمقريزي المؤرخ ١: ٣٨١.

٢. تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي ٤٠٤: ١.

٣. نهاية الأحكام، العلامة الحلي ٢ : ٢٩٢.



ذكر فضلهم، والتوسل والاستشفاع بهم، وبآبائهم الطاهرين عليهم السلام. وكذا يستحب زيارة المراقد المنسوبة إلى الأنبياء عليهم السلام كإبراهيم وإسحاق ويعقوب وذي الكفل ويونس وغيرهم، صلوات الله عليهم أجمعين.

وكذا يستحب زيارة كل من يعلم فضله وعلو سأنه ومرقده ورمسه من أفاضل صحابة النبي المنافق الله كسلمان وأبي ذر والمقداد وعمار وحذيفة وجابر الأنصاري. وكذا أفاضل أصحاب كل من الأئمة عليهم السلام المعلوم حالهم من كتب رجال الشيعة، كميثم التمار ورشيد الهجري وقنبر وحجر بن عدي وزرارة ومحمد بن مسلم وبريد وأبي بصير والفضيل بن يسار وأمثالهم مع العلم بموضع قبرهم. وكذا المشاهير من محدثي الشيعة وعلمائهم، الحافظين لآثار الأئمة الطاهرين وعلومهم، كالمفيد، والشيخ الطوسي، والسيدين الجليلين المرتضى والرضي، والعلامة الحلي وغيرهم رضي الله عنهم. ومقابر قم مملوءة من الأفاضل والمحدثين، وتعظيمهم من إكرام الأئمة الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين. المنتصل الدين، وإكرامهم من إكرام الأئمة الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين. المنتفي الدين، وإكرامهم من إكرام الأئمة الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين. المنتفي والمنتفي والمنتفية والمنتف



١. بجار الأنوار ٩٩ : ٢٧٧.



شَخْصِيّاتٌ مِنَ الْحَرَمَيْنِ الشَّرِيفَيْن (٣٧)

# الإِخْوَةُ الثَّلَاثَةُ الطَّالِحُونَ

# حسن الحاج

هناك شخصيات جليلة في تأريخنا الإسلامي، كتبت عن جمع منهم، وما زالت صفحاته مليئة بالكثير، وها نحن في عدد المجلة هذا نلتقي مع ثلاثة منهم، مع إخوة صالحين، كانوا غاذج رائعة ومشرقة في إيمانهم، في ولائهم، في جهادهم، وفي سيرتهم ومواقفهم الجريئة والواعية، دفاعاً عن الحق والعدل، مستفيدة مما وهبها الله تعالى من قدرات وملاكات، تمثّلت في شجاعتهم، وخطبهم البليغة، وحواراتهم مع الآخر...



إنهم ثلاثة من آل عبد القيس؛ من أشهر قبائل العرب شرفاً ومكانةً وطيب خصال من بلدة جواثي، الواقعة في شرق الجزيرة العربية، من بلاد البحرين...

وكما يقول الحموى عن جواثى: هي حصن لعبد القيس.

وفي الروض: جُواتى؛ بضم أوله وبالثاء المثلثة، مدينة بالبحرين لعبد القيس، قال امرؤ القيس:

و رُحْنا كأنّا مـن جـواثى عشـية انعالي النعاج بـين عـدل ومُشـنَقِ

يريد كأنا من تجار جواثى؛ لكثرة ما معهم من الصيد، أراد كثرة أمتعـة تجـار جواثى. بين عَدل أي بين معدول في أعدال، ومشنق أي معلق.

وحدّث الأصمعي قال: كان قوم من أهل البحرين من جواثي يتواصلون على العلم والأدب. \

فجواثى حظيت بأن تكون أول مكان تعقد فيه صلاة الجمعة بعد المدينة المنورة، يقول عبد الله بن عباس: أول جمعة جمعت بعد جمعة في مسجد رسول الله عنه الله في مسجد عبد القيس بجواثى. وهذا المسجد بناه بنو عبد القيس في السنة السابعة بعد وفادتهم الثانية من رسول الله عَلَيْهِ في قريتهم المذكورة... ولذلك يقول شاعر بنى عبد القيس:

| والمنبران وفصل القول في الخطب     |                          |
|-----------------------------------|--------------------------|
| إلاّ بطيبة والمحجــوج ذو الحجـــب | أيام لا مسجد للناس تعرفه |

١. الروض المعطار في خبر الأقطار، معجم جغرافي، لحمد بن عبد المنعم الحميري، تحقيق د.
 إحسان عباس:١٨١؛ وفي الهامش معجم ما استعجم ٢: ٤٠١، وياقوت (جواثاء).



ولكن ابن كثير يقول: ... وكانت جواثا من البحرين أول قرية أقامت الجمعة بعد رجوع الناس إلى الحق كما في صحيح البخاري عن ابن عباس. أي بعد ارتداد الناس بعد وفاة رسول الله عَيْنِوالله وعلى ذكر الردة، فقد قال من كتب عن جواثى وأهلها: إنها لم تتأثر بما وقع من ردة بعد وفاة رسول الله عَيْنِوالله حتى قال بعض المؤرخين: ارتدت العرب كلها إلا أهل جواثى! أو «وارتدت جزيرة العرب كلها إلا ثلاث مدن هي مكة والمدينة والطائف وقرية صغيرة، وهي جواثا في منطقة هجر بالبحرين».

أقول: إنَّ هذا القول، أقلّ ما يقال عنه: إنه إضافةً إلى كونه مبالغاً فيه، فهو خال من الدقة، وبعيد عن الصواب ولا يخلو من إساءة إلى الإسلام ورسوله على خال من الدقة، وبعيد عن الصواب ولا يخلو من إساءة إلى الإسلام ورسوله على فاهرة الردّة، فقد ارتد قوم عن الدين، ولكن ليس بهذه السعة، وهذا العموم «ارتدت العرب كلّها». ولم يكن ما وقع لغير هؤلاء القوم ارتداداً عن الدين، وإغا هو في أغلبه موقف سياسيٌّ، وقع بعد عشرة أيام من مؤتمر السقيفة، يتوزع هذا الموقف بين معارض لما وقع في السقيفة، وبين متأخر في بيعته أو متأن حتى تنجلي الأمور أكثر، وبين ممتنع عن أداء الزكاة إما فهماً منه أنها تعطى لرسول الله على المؤلون الشرعية، فكيف يترقب لمن يدفع زكاته، أو لأنَّ الخليفة لم تكن بيعته وفق الموازين الشرعية، فكيف يبايع أو تعطى له الزكاة، لقد كان ما حدث خليطاً من عدد أسباب، فالمفروض بالخلافة أن تلتفت إلى هذه الأسباب وغيرها، لا أن تصف الجميع بما فيهم من له موقف سياسيٌّ معارض بالارتداد عن الدين، ومحاربتهم تحت هذا العنوان، غير مبالية بما يترتب على مثل هذه التهمة من إساءة للدين ولما بذله رسول الله عن النسسا، الخلصون من جهود كبيرة وتضحيات جسام؛ لإبلاغ الدعوة ونشرها بين الناس...، وبالتالي إظهار الخلافة أنها لولا موقفها وحربها ضدَّ هؤلاء لما بقي للإسلام شيءً، وبالتالي إظهار الخلافة أنها لولا موقفها وحربها ضدَّ هؤلاء لما بقي للإسلام شيءً، وبالتالي إظهار الخلافة أنها لولا موقفها وحربها ضدَّ هؤلاء لما بقي للإسلام شيءً، وبالتالي إظهار الخلافة أنها لولا موقفها وحربها ضدَّ هؤلاء لما بقي للإسلام شيءً،



ولعاد الناس إلى جاهليتهم، فالفضل لها في إعادة الناس للدين بعد إذ هجروه وارتدوا عنه!.. إنه لمنهج عقيم وخطير ذلك الذي يصور مسلمي تلك الفترة الأهم من تاريخ الإسلام بأنهم ضعيفو الإيمان، وأنَّ إسلامهم وقع منهم رهبةً لا رغبة، وجهلاً لا وعياً، ومعرفة للإسلام، وبالتالي حبّاً له وقناعةً به...\

وعن قبيلة عبد القيس هذه، التي ولد فيها هؤلاء الثلاثة الصالحون ونشأوا في بيئتها وأجوائها وأعرافها؛ قال أبو عبيدة: ولعبد القيس ست خصال فاقت بها على العرب منها:

أسود العرب بيتاً و أشرفهم رهطاً الجارود هو وولده.

و منها: أشجع العرب حكيم بن جبلة قطعت رجله يوم الجمل فأخذها بيده و زحف على قاتله فضربه بها حتى قتله و هو يقول:

يا نفس لا تراعي

إن قطعت كراعي

إن معي ذراعي

فلا يعرف في العرب أحد صنع صنيعه.

ومنها: أعبد العرب هرم بن حيان صاحب أويس القرني.

ومنها: أجود العرب عبد الله بن سواد بن همام غـزا السـند في أربعــة آلاف

١. وللمزيد، انظر مقالتنا (قراءة في ظاهرة الردّة ) في العدد ٤١ من هـذه المجلـة، وأنصح بمراجعـة مقدمة كتاب الإمام الحسين عليه السلام للشيخ عبد الله العلايلي، وكتاب نصوص الردّة في تـاريخ الطبري؛ نقد وتحليل، بقلم الشيخ محمد حسن آل ياسين؛ البداية والنهاية، لابن كـثير: ٦ فصـل في تنفيذ جيش أسامة بن زيد.



ففتحها وأطعم الجيش كله ذاهباً وقافلاً، فبلغه أن رجلاً من الجيش مرض فاشتهى خبيصاً، فأمر باتخاذ الخبيص لأربعة آلاف إنسان فأطعمهم حتى فضل وتقدم إليهم ألا يوقد أحد منهم ناراً لطعام في عسكره مع ناره.

ومنها: أخطب العرب مصقلة بن رقبة به يضرب المثل فيقال: أخطب من مصقلة.

ومنها: أهدى العرب في الجاهلية وأبعدهم مغاراً و أثراً في الأرض في عدوه وهو دعيميص الرمل كان يعرف بالنجوم هداية وكان أهدى من القطا يدفن بيض النعام في الرمل مملوء ماء ثم يعود إليه فيستخرجه...

كما أنَّ هذه القبيلة كان لها في الشعر مكانة كبيرة، فقد أجمعت العرب على أن أشعر أهل المدر أهل يثرب، ثم عبد القيس ثم ثقيف.

هذا ما قاله عنهم أبو عبيدة.

وهذا صعصعة نفسه يتحدث عن قومه، ويصفهم لمعاوية حين سأله في لقاء جمعهما وهو يحمل كتاباً من الإمام علي عليه السلام: ممن الرجل؟

قال: من نزار. قال: وما كان نزار؟ قال: كان إذا غزا نكس، وإذا لقي افترس، وإذا انصرف احترس. قال: فمن أي أولاده أنت؟ قال من ربيعة. قال: وما كان ربيعة؟ قال: كان يطيل النجاد، ويعول العباد، ويضرب ببقاع الأرض العماد. قال: فمن أي أولاده أنت؟ قال: من جديلة. قال: وما كان جديلة؟ قال: كان في الحرب سيفاً قاطعاً، وفي المكرمات غيثاً نافعاً، وفي اللقاء لهباً ساطعاً. قال: فمن أي أولاده أنت؟ قال: من عبد القيس. قال: وما كان عبد القيس؟ قال كان خصيباً خضرماً أبيض، وهاباً لضيفه ما يجد، ولا يسأل عما فقد، كثير المرق، طيب العرق، يقوم

١. انظر شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ١٨ : ٥٦ – ٥٨ .

\_\_\_



للناس مقام الغيث من السماء!

إنهم من أسرة آل صوحان، أسرة كأنها خلقت للإسلام لا لغيره.. وكفاها بذلك فخراً وعزاً وشرفاً، لقد أنجبت ثلاثة إخوة، كانوا بحق أهل إيمان خالص بالله تعالى ورسوله عَلَيْكُمْ وأهل ولاء صادق لأهل البيت التيكمُ .

إنهم صعصعة وسيحان وزيد، أبناء صُوحان بن حجر بن الحارث بن الهجرس بن صبرة بن جدرجان بن عباس بن ليث بن حُداد بن ظالم بن ذُهـل بن عجل بن عمرو بن وديعة بن أفصى بن عبد القيس بن أفصى بن دُعمي بن جديلة بن أسد بن ربيعة بن نزار.

## الكني:

أشتهر صعصعة أنه أبو طلحة وأبو عكرمة، وقيل: أبو عمر.

وأما كنى زيد وهو أخوه لأبيه وأمّه: فقد ذكروا أنه كان يكنى أبا سلمان، ويبدو أنه أحبَّ هذه الكنية؛ لحبّه وملازمته لسلمان الفارسي، وقيل: أبو سليمان، أبو عائشة. أبو مسلم.\

لقد عرف أبوهم صوحان بأنه «كان رأساً في الجاهليّة وسيّداً في الإسلام»، وصف رائع وصفته به أمُّ المؤمنين عائشة في رسالتها إلى ابنه زيد بن صوحان، سيأتينا ذكرها. وكانت أسرته وقبيلته كما وصفها عبدالله بن عباس حينما قال الصعصعة:

«إنك لسليل أقوام كرام خطباء فصحاء»، وكما أطرى عليها عبد الملك بن مروان وهو يتحدث إلى جلسائه عن القبائل العربية، حين وصل الدور لقبيلة

١. انظر تهذيب التهذيب ٤ : ٤٢٢ ؛ والاستيعاب؛ والإصابة، وتاريخ بغداد ٨ : ٤٣٩.



عبد القيس: «إنَّ منهم أشدّ الناس، وأسخى الناس، وأخطب الناس، وأحضر الناس جواباً فصعصعة بن جواباً»؛ ثمَّ أردف عبارته الأخيرة هذه قائلاً: «أما أحضر الناس جواباً فصعصعة بن صوحان».

وهناك الكثير الذي يمكننا قوله وكتابته عن منزلة ومناقب ومواقف عبد القيس، التي تعدُّ من أكبر قبائل البحرين والمعروفة بأصالتها، كما عرفت في الجاهلية وكذا في الإسلام بفصاحتها وبلاغتها وشجاعتها وكرمها، وهو ما تضمنته أقوال كلّ من تحدث أو كتب عنها، ولم يكتفوا بذكرها بل راحت كلماتهم وكتاباتهم تشييد بها وتثنى على منزلتها...

ولم أجد ذامّاً لعبد القيس إلاّ معاوية بن أبي سفيان، الذي راح يصفها بأنها: «شَرُّ قُرَىً عَرَبيَّةً، أَنْتَنُهَا نَبْتًا، وَأَعْمَقُهَا وَادِيًا، وَأَعْرَفُهَا بِالشَّرِّ».

كان هذا منه رداً على صعصعة، حين أوجعته أجوبته ومواقفه كـثيراً، كما يأتينا، ومع هذا تراه في موقف آخر يطلب من عقيل بن أبي طالب أن يصف لـه آل صوحان، ويصفهم بأنهم مخاريف الكلام.

فإرثهم واسع، ومواقفهم كبيرة، وجهودهم ثرية، سنذكر ما يتيسر لنا منها،

\_\_\_\_

١. المخرف: الزنبيل الصغير الذي يُجتبى فيه أطايب الثمار في الخريف. والمخرفة: البستان. والسّكة بين صفين من نخيل، والطريق الواضح، جمع مخارف ومخاريف. أو «مخاريق الكلام» المخراق؛ السَّيْفُ والسَّيِّدُ، والمحراقُ أيضاً: السَّخِي الجَوادُ.

كَــــأَنَّ سُيـُوفَـنا مِـنّا ومِنهُم ﴿ مَخارِيقٌ بِأَيْدِي لاعِبينَا.

وفي حديثِ علي البَّلِيْ: «البَرْقُ مَخاريقَ الملائِكَة». أي: آلَة يزْجي بها المَلائِكَةُ السَّحابَ وتَسوقه. وهُوَ مِخْراق حَرْب أي: صاحِب حرُوب...



وبما يناسب هذه المقالة، التي ستتحدث عن رجالها الثلاثة بالذات.'

# الاختلاف في عددهم:

لقد وقع اختلاف في عدد أولاد صوحان بين الثلاثة والأربعة، وإن كان المشهور أنَّ له ثلاثة هم صعصعة وسيحان وزيد، ومع هذا نشير إلى أن هناك قولاً بأن له رابعاً وهو عبد الله، إلا أنَّ في جواب عقيل بن أبي طالب عن سؤال أو طلب وجهه له معاوية بن أبي سفيان حول أصحاب الإمام علي عليه السلام، حين قال له: ميّز لي أصحاب علي وابدأ بآل صوحان، فإنهم (مخاريف أو مخاريق) الكلام، فذكر عقيل زيداً وصعصعة وعبدالله ولم يذكر سيحان.

وكذلك في الحديث الذي دار بين صعصعة وابن عباس عندما سأل ابن عباس صعصعة قائلاً: أين أخواك منك يا ابن صوحان؟ \_ فثناهما «أخواك»، ولم يجمعهم \_ فأجابه صعصعة عن عبدالله وزيد ولم يذكر سيحان.

وهذان القولان وإن دلا على أن لصوحان ثلاثة أولاد، إلا أنهما أضافا خلافا آخر في أن الولد الثالث هو عبد الله، ولم يذكرا سيحان، الذي اشتهر ذكره في المصادر، حيث إن المؤرخين ذكروا سيحان دون عبد الله، ولعل القول باتحادهما أي أنهما لشخص واحد هو الأنسب. هذا وأن الاختلاف وإن وقع في هذا، لكن الاتفاق حاصل في الأخوين صعصعة وزيد ابني صوحان العبدي نسبة إلى جدهم عبد القيس.

والتي ما إن اعتنق رجال منها الإسلام، حتى شمــروا عــن ســواعدهم كــدحاً

انظر أقوالهم في مروج الذهب : ٣٤٥-٣٤٥؛ والعقد الفريد ٣: ٣٦٦، ٤: ٣١٧؛ والاستبصار في نسب الصحابة من الأنصار للمقدسي: ٥١؛ تــاريخ الطبري ٢: ٣٥٥، ســنة ٣٣؛ تــاج العـروس؛ والمعجم الوسيط ٢٢٩،٢٣٠، المِخرف، المِخْراق...



وجهاداً في سبيل إعلاء كلمة الله بلا توان ولا تلكإ ولا تخاذل... فسجلوا بذلك سيرةً خالدة انصبت في الدفاع عن رسالة الإسلام وحفظها من كل مكر وكيد وعدوان...

ما إن اقترب وصول عبد القيس المدينة المنورة لزيارة رسول الله عَلَيْوَاللهُ وإعلان إسلامهم بين يديه المباركتين، حتى نسبت إليه عَلَيْواللهُ أقوال عديدة انطلقت لتسجل لهم أوسمة خُلدت، منها قوله عَلَيْواللهُ يخاطب المسلمين: «سيطلع عليكم من ههنا ركب هم خير أهل المشرق». وعند قدومهم، قال: «مرحباً بالقوم غير خزايا ولاندامي»، وراح يدعو لهم قائلاً: «اللهم اغفر لعبد القيس».

أقول: ولعل عبارة رسول الله عبيل حين جعلهم إخوانهم وأشبه الناس بهم في الإسلام .. «قوموا إلى إخوانكم وأشبه الناس بكم في الإسلام »، لا لأنهم أصحاب نخل، فالنخل موجود في مرحلتي الجاهلية والإسلام؛ ولأنهم جاءوا إلى الإسلام إيماناً ونصرة بمحض رغبتهم وإرادتهم كما الأنصار. بدليل أنه على ما إن قال مخاطباً الأنصار: «يا معشر الأنصار أكرموا إخوانكم، فإنهم أشبه الناس بكم في الإسلام». حتى أردف ذلك بقول على يقول والمسلموا طائعين غير مكرهين ولا موتورين». أ

١. شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ١٨: ٥٦.

٢. كنز العمال، المتقي الهندي ١٢: ٦٤؛ وأعيان الشيعة، السيد محسن الأمين ٢٤٢: المجمع الزاوئد
 ومنبع الفوائد، الهيثمي ٨: رقم ١٣٦٢٤وغيرها.



لقد عرفت هذه القبيلة، وبالذات أسرة صوحان؛ منذ أن أسلمت، بثباتها على الدين، الذي آمنت به، وقد أبت إلا أن ترسم نموذجاً فذاً، ومثلاً كبيراً في تفانيها بالأنفس والأموال وكلمات الحق التي أطلقها أبناؤها عند أمراء الجور والتعسف، كل ذلك من أجل دينها، الذي آمنت به عن وعي وبصيرة، فسجلوا إرثاً طيباً وتاريخاً ناصعاً في الدنيا، خلد لهم رصيداً عظيماً في الآخرة.

من هذه الأسرة الطيبة، وفي هذا الوسط العلمي المعروف بالبلاغة والفصاحة، وفي هذه الأجواء، كانت ولادة ونشأة هؤلاء الإخوة الثلاثة.

فقد ذكروا أنَّ صعصعة، ولد في جزيرة دارين بمنطقة القطيف سنة ٢٤ قبل الهجرة النبوية المباركة، وفي قول ولد في ديار قومه بني عبد القيس، وكانت نشأته بين أشرافها وزعمائها...

#### إسلامهم:

فما كان من صعصعة، وهو صغير يافع، إلا أن يعتنق الإسلام الذي أحبه، وأدرك عصره الأول على حياة رسول الله عَلَيْقِلْهُ، ولكنه لم يرزق شرف لقائه عَلَيْقِلْهُ وهو ما ذكره كلُّ من ابن عبد البر: «كان مسلماً على عهد رسول الله عَلَيْقِلْهُ لم يلقه ولم يره صغرعن ذلك».

وعن الذهبي: «صعصعة بن صوحان العبدي سيد شريف كبير، أسلم في زمن النبي من النبي من النبي من الله الله النبي من ال

وكذا أخوه زيد، فقد أسلم أيضاً في حياة النبيِّ عَلَيْواللهُ وهذا نصُّ الرواة: «كان مسلماً على عهد النبيِّ عَلَيْللهُ. والوفادة

١. الاستيعاب؛ أسد الغابة؛ الإصابة رقم ٤١٣٤؛ سير أعلام النبلاء ٣: ٥٢٥؛ الإصابة في تمييز الصحابة، ٢٩٥٧.



هذه قد تكون هي التي أشار إليها الحافظ بن عبد البر بقوله: «أدرك النبي عَلَيْسُهُ بسنة مسلماً». أي في السنة المعروفة بسنة الوفود...

وأما أخوهم الثالث فهو سيحان، وكان ممن أسلم، إلا أنه لم يعرف وقت إسلامه...

## زيد وسيحان والصحبة المباركة:

فيما يتعلق الأمر بصعصعة بن صوحان، لم أجد فيما تيسر لي مَن ذكر أنه من الصحابة، بعكس ما جاء في زيد وسيحان من أقوال، فقد وقع الاختلاف في أقوال من ذكر زيداً ومن ترجم له في كونه صحابياً أم لا. فعلى قول: إنه نال وسام الصحبة المباركة لرسول الله عَلَيْلِيَّهُ فهذا ابن حجريقول: أدرك النبي مَن الله وصحبه.

وجاء في الاستيعاب: قتل يوم الجمل، ذكره محمد بن السائب الكلبي عن أشياخه في تسمية من شهد الجمل فقال: و زيد بن صوحان العبدي وكان قد أدرك النبي الله وصحبه؛ هكذا قال: ولا أعلم له صحبة، ولكنه ممن أدرك النبي المي النبي الميالية وصحبه؛

وهناك من استفاد من هذه الأبيات لشاعرٍ من عبد القيس، أنه أدرك صحبة الني من الإصابة:

«وكفى بزيد حين يذكر فعله طوبى لذلك من صريع مكرم ذاك الذي سبقت لطاعة ربه منه اليمين إلى جنان الأنعم فدعا النبي لهم هنالك دعوة مقبولة بين المقام وزمزم».



فقد ذكر ابن عساكر هذه الأبيات في ترجمة زيد بن صوحان. وعلى هذا فهو صحابي لا محالة.

فيما ذهب آخرون أنه من التابعين، وفي قول: إنه من تابعي الكوفة كما عن ابن سعد في الطبقات. وعن ابن إسحاق: أنه أدرك النبي عَلَيْ اللهِ وعن أبي عبيدة: أنَّ له وفادة...\

وأما سيحان فعند بعض كانت له صحبة، وعجبت من الذهبي الذي قال عنه: «ولهما أخ اسمه سيحان لا يكاد يُعرف». فهذا الذي (لا يكاد يعرف) عند النهبي، قال عنه غيره: إنه من الصحابة؛ لأن الخلافة يومذاك كانت لا تومر إلا الصحابة، وكان الرجل أميراً في حرب الردة، ذكر ذلك الطبري، وهذه عبارته: «... جاءت المسلمين موادُّهم العظمى من بني الناجية... ومن عبد القيس وعليهم سيحان بن صوحان... فقوى الله بهم أهل الإسلام، ووهن الله بهم أهل الشرك، فولى المشركون الأدبار».

وهو ما ذكره سيف بن عمر - كما في الإصابة - عن سهل بن يوسف الأنصاري عن القاسم بن محمد أنه كان أحد الأمراء في قتال أهل الردة.... وأنهم كانوا لا يؤمرون إلا الصحابة.

كما أنَّ سيحان عُدَّ وأخواه صعصعة وزيد في الطبقة الأولى من أهل الكوفة. وإن جاء في الإصابة ما رواه ابن حجر عن ابن مندة بخصوص زيد: «أنَّ عداده في أهل الحجاز والمعروف أنه مخضرم».. ويمكن رفع التنافى بين الخبرين بـأنَّ زيـداً قـد



سكن الحجاز مدةً، قبل أن يسكن الكوفة مع بني قومه عبد القيس، فعدَّ مع صعصعة وسيحان من سكنتها، كان هذا بعد تمصيرها، واشتراكه في فتح العراق.

إضافة إلى مشاركته في حرب الجمل في صف الإمام على التيالية ضد الناكثين، وقد نفر من مقرة في الكوفة يريد البصرة تلبية لنداء الإمام له، وقبل مغادرته الكوفة، كانت له خطبة فيمن خطب في أهل الكوفة، قائلاً؛ أيّها الناس، إنه لا بد هذا الأمر وهؤلاء الناس من وال يدفع الظالم ويعز المظلوم ويجمع الناس، وهذا واليكم يدعوكم؛ لينظر فيما بينه وبين صاحبيه، وهو المأمون على الأمّة، الفقيه في الدين، فمن نهض إليه فإنا سائرون معه... فلما فرغ سيحان من خطبته، تكلم عمار.

لقد شارك في قتال الناكثين يحمل راية قومه عبد القيس بقوة وثبات، إلى جنب أخويه صعصعة وسيحان، واشتدت المعركة، وتنقلت الراية بين الثلاثة؛ يقول ابن منظور وغيره: وكان سيحان الخطيب قبل صعصعة، وكانت الراية يوم الجمل في يده، فقتل، فأخذها زيد، فقتل، فأخذها صعصعة. قال الطبري: فارتُث صعصعة، وفي قول ثان للطبري: وصرع صعصعة، وهو ما يتنافا مع كون صعصعة بقي حيّاً إلى أن توفي في عهد معاوية. فيما أصيب سيحان وأخوه زيد، واستشهدا ودفنا في قبر واحد.

بعد استشهاد سيحان رضوان الله عليه، وقد قدمنا الحديث عنه قبل زيد وصعصعة، وصعصعة؛ بقى علينا أن نقرأ ما بقى مما تيسر لى من سيرة كلٍّ من زيد وصعصعة،

١. انظر في هذا كلّه الاستيعاب في معرفة الأصحاب؛ وسير أعلام النبلاء٣: ٥٢٥ رقم ١٣٣ ترجمة زيد بن صوحان؛ ومختصر تاريخ دمشق لابن منظور: ترجمة صعصعة بن صوحان؛ و تاريخ الطبري٢: ٢٩٢؛ والإصابة رقم ٣٦٣؛ تاريخ الطبري٣: ٢٧\_٤٢ سنة ٣٦؛ كتاب الطبقات أو طبقات خليفة بن خياط (ت ٢٤٠ هجرية) ص ١٤٤. وانظر الإصابة رقم ٢٩١٢ أيضاً.

ونبدأ ببشارة الرسول عَمَالُهُ لزيد بالجنّة أولاً وبشهادته عَمَالُهُ لصعصعة بالإيمان ثانياً.

\* وأبشروا بالجنّة!

لقد بُشر زيد بأنه من أهل الجنة، بعضه سبقه إلى الجنة، ليلتحق كلّه به يـوم كان بصف علي عليه السلام يُقاتل الناكثين يوم الجمل سنة ست وثلاثين هجرية، فهو صاحب يـد مباركة سبقته إلى الجنة، هـذا مـا جـاء بحقّه حـين رووا أن رسول الله عَيْنِ قال: «من سرّه أن ينظر إلى رجل يسبقه بعض أعضائه إلى الجنة، فلينظر إلى زيد بن صوحان».

وقد خصّص البيهقي في كتابه دلائل النبوة باباً أسماه: باب ما روي في إخباره عَمَالُهُ عن قتل زيد بن صوحان شهيداً:

فكان كما أخبر قتل يوم الجمل، فعن علي من رضي الله عنه قال: «قال رسول الله علي الله على الله علي الله على الله ع

وفي خبر آخر، حدّثوا فيه أنَّ رَسُول اللهِ عَيْنِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَ

«جُنْدُبُ وَمَا جُنْدُبُ وَالأَقْطَعُ الْخَيْرُ زَيْدُ»!

فَدنَا مِنْهُ أَصْحَابُهُ، وَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله، ما يَنْفَعُنَا مَشْيُكَ مَخَافَةَ أَنْ تَلْسَعَكَ دَابَّةُ الأَرْضِ، أَوْ تُصِيبُكَ نَكْبَةً، فَركِبَ وَدَنَوْا مِنْهُ، فَقَالُوا: لَقَدْ قُلْتَ قَوْلاً مَا نَدْرِي مَا هُو؟!

قَالَ: وَمَا ذَاك؟

قَالُوا: قَولُكَ: «جُنْدُبٌ وَمَا جُنْدُبٌ وَالأَقْطَعُ الْخَيْر زَيْدٌ»!

مِيْقَاتُكُجُّ ١٣٧ (

فَقَالَ: «رَجُلانِ يَكُونَانِ فِي هَذِهِ الأُمَّةِ يَضْرِبُ أَحَدُهُمَا ضَرْبَةً يُفَرِّقُ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ، وَتُقْطَعُ يَدُ الآخِرِ فِي سَبيلِ اللهِ، فَيُتْبِعُ اللهُ آخِرَ جَسَدِهِ بِأُوَّلِهِ»!

فَكَانَ زَيْدُ بْنُ صُوحَانَ قُطِعَتْ يَدُهُ يَوْمَ جَلُولاءَ، وَقُتِلَ يَوْمَ الْجَمَلِ مَعَ عَلِيٍّ.

وأَمَّا جُنْدُبٌ فَإِنَّهُ رَجُلٌ دَخَلَ عَلَى الْولِيدِ بْنِ عُقْبَةَ، وَعِنْدَهُ سَاحِرٌ يُكُنَى أَبَا شَيْبَانَ يَأْخُذُ أَعْيُنَ النَّاسِ، فَيُخْرِجُ مَصَارِينَ بَطْنِهِ، ثُمَّ يُعِيدُهَا فِيهِ، فَجَاءَ مِنْ خَلْفِهِ فَقَتَلَهُ، وَقَالَ:

«اِلْعَنْ وَلِيدًا وَأَبَا شَيْبَان

وَابْنَ حُبَيْش رَاكَبَ الشَّيْطَان

رَسُولَ فِرْعَوْنَ إِلَى هَامَان».

أما ابن عبد البر فقد ذكر في استيعابه أنّه رُوي من وجوه أنّ النبي عَلَيْكُولَللهُ كان في مسيرة له، فبينما هو يسير، إذ هوّم، فجعل يقول: «زيد وما زيد! جندب وما جندب»!

فسئل عن ذلك فقال: «رجلان من أمتي؛ أما أحدهما فتسبقه يدُهُ»، أو قال: «بعض جسده إلى الجنة، ثم يتبعه سائر جسده. وأما الآخر فيضرب ضربة يفرق بها بين الحق والباطل».

قال أبو عمر أصيبت يد زيد يوم جلولاء، ثم قتل يوم الجمل مع علي بن أبي طالب..

وكما ذكرنا أعلاه أنَّ أحد شعراء عبد القيس، وهو ينشد شعره فخراً بقبيلتــه ورجالها؛ لم يغفل عن ذكر زيد فقال:

وكفى بزيد حين يُذكر فعلُه طوبى لذلك من صريع مُكرم



ذاك الذي سبقت لطاعة ربِّه منه اليمينُ إلى الجنان الأنعم. ١

أيّ عبد صالح هذا، الذي يكون النظر إليه يدخل السرور على القلوب؟!

وفعلاً؛ سبقته يده إلى الجنة، بعد أن قطعت في سبيل الله كما هي شهادة رسول الله عَلَيْ الله ولكنهم اختلفوا في أي يوم سبقته حين قطعت، ذهب بعضهم إلى أنها قطعت يوم نهاوند، معركة وقعت في الخلافة الثانية سنة ٢١، وقيل ١٨ أو ١٩ هجرية، قرب مدينة نهاوند في بلاد فارس. وبعضهم ذهب إلى أنها قطعت يوم حلو لاء سنة ١٦ هجرية.

وثالث ذهب إلى أن ذلك كان يوم القادسية سنة ١٥ هجرية.

ورابع ذهب إلى أنه: «كان ذلك في جيش عليهم سلمان الفارسي، فكان يؤمهم زيد بن صوحان، يأمره بذلك سلمان».

فيما العبارة في تاريخ بغداد: «قطعت يد زيد في جهاده المشركين، وعاش بعد ذلك دهراً حتى قتل يوم الجمل». دون أي إشارة إلى الوقت أو اسم المعركة، واكتفى بذلك، وقد يفهم من عبارته أنّ اليد المذكورة، قطعت في العصر النبوي حين كان هناك قتال ضدَّ المشركين.

كما وقع الاختلاف في أيهما قُطعت؛ اليمين أو الشمال، فقد ذكر بعضهم أنها الشمال، فقد روي أنَّ زيد بن صوحان يحدث، فقال أعرابي: إنَّ حديثك يعجبني، وإنَّ يدك لتريبني. قال: أو ما تراها الشمال؟

قال: والله ما أدرى اليمين يقطعون أم الشمال؟

فقال زيد: صدق الله: ﴿الْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْراً وَنِفَاقاً وَأَجْدَرُ أَلاَّ يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا

١. انظر دلائل النبوة للبيهقي ٦: ٢١٦، وغيره؛ وطبقات ابن سعد ٦: ٨٤؛ وكتاب الأغاني ٥:
 ١٤٤، رقم الحديث ١٤٧؛ والاستيعاب؛ وأسد الغابة وغيرها.



أَنْزَلَ الله ﴾. فذكر الأعمش أنَّ يده قطعت يوم نهاوند.

فيما سكت غيرهم.

وإن وردت اليمين في بيت الشعر أعلاه. ١

## \* يشهده عصابة من المؤمنين!

وكذا صعصعة، فقد وردت فيه ونخبة من المؤمنين شهادة من النبي عليه بالإيمان. فمن مظاهر فساد وظلم الخلافة الثالثة نفيها للصحابي الجليل أبي ذر الغفاري إلى الربذة، حيث مكان وفاته رضوان الله عليه، وإذا بصعصعة مع رهط من الحجيج قد أقبلوا من مكة؛ من بيت الله الحرام، فكان مرورهم بالربذة، إذ بامرأة تعلو مرتفعاً راحت تلوي بطرف ردائها إليهم، تنادي: يا عباد الله المسلمين، يا عباد الله الصالحين، هذا أبوذر هلك غريباً، ليس لي من يعينني عليه، فأسرعوا إليه، وحضروا وفاته، وشاركوا في دفنه، فكان صعصعة ممن شملته شهادة رسول الله عليه الإيمان: «ليموتن رجل منكم بفلاة من الأرض، تشهده عصابة من المؤمنين…». الله عليه المؤمنين...». الله عليه المؤمنين...». الله عليه المؤمنين...». الله عليه الله عليه المؤمنين...». الله عليه المؤمنين ال

ولمكانة زيد بن صوحان عند كبار الصحابة؛ ها هو سلمان المحمدي، الفارسي؛ على جلالة قدره وعلو شأنه في الإسلام، يقدّم زيداً يأمُّ الناس في صلاة الجمعة، فقد ذكروا أنه كان في جيش عليهم سلمان الفارسي، فكان يؤمهم زيد بن

١. انظر الطبقات لابن سعد ٦: ٥٨؛ وسير أعلام النبلاء ٣: ٥٢٦ ــ ٥٢٨؛ الاستيعاب ١: ٥٤٠؛ الإصابة ١: ٥٦٦؛ تاريخ بغداد ٨: ٤٤٠؛ باب الزاي رقم ٤٥٠١؛ الإصابة؛ وتاريخ ابن عساكر.
 ٢. الاستيعاب؛ طبقات ابن سعد؛ شرح نهج البلاغة ١٥: ٩٩-١٠٠؛ وفتوح ابن أعشم ٢: ١٦١- ١٦٢؛ وانظر مقالتنا «أبوذر الغفاري، وحده» مجلة ميقات الحج ١٩٨: ١٩٨٠.



صوحان يأمره بذلك سلمان.

أن سلمان كان يقول لزيد بن صوحان يوم الجمعة: قم، فذكر قومك؛ وأما منزلته عند الخليفة الثاني، فتظهر جليّة بعد ذكرهم للكوفة وأنَّها بعد أن مُصّرت، سكنها المسلمون ومنهم زيد مع لفيف من قومه عبدالقيس، قدم وفد من الكوفة فيه زيد على عمر بن الخطاب، فجاءه رجل من أهل الشام يستمد.

فقال: يا أهل الكوفة إنكم كنز أهل الإسلام، إن استمدكم أهل البصرة، أمدد تموهم، وإن استمدكم أهل الشام، أمدد تموهم.

وجعل عمر يرحل لزيد، وقال: يا أهل الكوفة هكذا فاصنعوا بزيد وإلا عذبتكم.

و دعا عمر زيد بن صوحان، فضَفَّنه على الرحل كما تضفنون أمراءكم ، ثم التفت إلى الناس ، فقال : اصنعوا هذا بزيد وأصحاب زيد. \

هذا بعض ما جاء في زيد، وسيأتي مزيد، أما صعصعة، فقد تميّز هو الآخر عؤهلاته الخطابية، والخطابة تعدُّ الفن البياني الأكثر قدرةً في التأثير، والأعظم وسيلة لإبلاغ المراد، وهي دليل نباهة الخطيب وبيانه وفصاحته، ومن خلالها كما من خلال الشعر، تُعرف مهارة الإنسان وقدرته البيانية في إيصال أفكاره، وبها يحتل الإنسان مكانته الثقافية والاجتماعية، ولأهمية الخطابة وخطورتها، أشار الإمام علي مُاليَّلا بهذه الصفة، «هذا الخطيب الشحشح» ومعناها هنا: الخطيب الماهر بالخطبة، الماضي فيها...

وهذا ابن أبي الحديد بعد أن يذكر وصف الإمام عليه السلام لصعصعة، يقول:

١. سير أعلام النبلاء للذهبي؛ والإصابة؛ وطبقات ابن سعد: زيد بن صوحان.



«إنَّ الشحشح يأتي بمعنى الغيور، والشجاع، والمواظب على الشيء الملازم له، والشحشح: الحاوي، ومثله الشحشحان. وهذه الكلمة قالها عليُّ عليه السلام لصعصعة بن صوحان العبدي رحمه الله».

ثم يعقب قائلاً: «وكفى صعصعة بها فخراً أن يكون مثل علي عليه السلام، يُثني عليه بالمهارة وفصاحة اللسان؛ وكان صعصعة من أفصح الناس، ذكر ذلك شيخنا أبو عثمان الجاحظ».

وكذا كان أخواه زيد وسيحان، فهذا ابن عبد البر، بعد أن يقول عن صعصعة: \_ وكان سيداً من سادات قومه عبد القيس، وكان فصيحاً خطيباً عاقلاً لسناً ديناً فاضلاً بليغاً يعد في أصحاب على رضي الله عنه \_ يذكر ما قاله يحيى بن معين عن الثلاثة: صعصعة وزيد وسيحان \_ بنو صوحان\_كانوا خطباء من عبد القيس... وما قاله الشعبى: كنت أتعلم منه الخطب.

وكذا قال عنه أصحاب التراجم والسير، فهذا الذهبي يقول عنه:

كان أحد خطباء العرب، كان شريفاً مطاعاً أميراً فصيحاً مفوهاً، ... يقال: وفد على معاوية فخطب، فقال: إن كنت لأبغض أن أراك خطيباً، قال: وأنا، إن كنت لأبغض أن أراك خليفة!

وأيضاً الزركلي في أعلامه: .... كان خطيباً، بليغاً، عاقلاً، له شعر.

وتميز أيضاً بحكمته وبقدراته العلمية، حتى دفعت ابن عباس ليقول له:

«أنت يا ابن صوحان باقر علم العرب». ومع كونه أحدث من حوله سنًّا، فإنَّ علمه كان معروفاً وحكمته واضحة لديهم؛ فقد جاء عن بريدة: بينما هو جالس بالكوفة في مجلس مع أصحابه، فقال: سمعتُ رسولَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَيْ عَلَيْ عَلَيْ

فقال صعصعة وهو أحدث القوم سنًّا: صدق رسول الله عَلَيْظِهُ ولو لم يقُلها كان



كذلك».

فتوسمه رجل من الجلساء، فقال له، بعدما تصدّع القوم من مجلسهم: ما مملك على أن قلت: صدق نبي الله على الل

قال: بلى، أما قول النبيِّ عَيَّالِيُّة: «إنَّ من البيان سحراً»، فالرجل يكون عليه الحقُّ، وهو ألحن بالحجج من صاحب الحقِّ، فيسحر القوم ببيانه، فيذهب بالحقِّ وهو عليه

وأما قوله: «إنَّ من العلم جهلاً»، فيكلف العالم إلى علمه ما لا يعلم فيجهله ذلك. وأما قوله: «إنَّ من الشعر حكماً»، وفي بعض المصادر (حكمة) فهي هذه المواعظ والأخبار التي يتعظها الناس. وأما قوله: «إنَّ من القول عِيالاً»، فعرضك كلامك وحديثك إلى ما ليس من شأنه ولا يريده.

لقد رفعته قدراته هذه وغيرها لا في قومه فحسب، بل جعلته موضع احترام وتقدير عند الجميع، فنراه مع كونه ما زال شاباً، لا يتوقف أن يضع رأياً أو قولاً أو موقفاً يراه صائباً نافعاً بين أيدي كبار الناس ومشايخهم؛ وهذا ما نجده، وهو يسجل رأيه بل اعتراضه على الخليفة الثاني، فقد ذكروا أنَّ صعصعة هو القائل لعمر بن الخطاب، حين قسم المال الذي بعثه إليه أبو موسى، وكان ألف ألف درهم، وفضلت فضلة فاختلفوا، أين نضعها؟

فخطب عمر الناس، وقال: أيها الناس، قد بقيت لكم فضلة بعد حقوق الناس.

فقام صعصعة بن صوحان، وهو غلام شاب، وقال: يا أميرالمؤمنين، إنما تشاور الناس فيما لم ينزل فيه قرآن، فأما ما نزل به القرآن فضعه مواضعه التي وضعه الله عزوجل فيها.



فقال: صدقت، أنت مني وأنا منك. فقسمه بين المسلمين. ا

#### رسالة صعصعة لعقيل:

وهنا لا بدَّ لي من أن أذكر ما كتبه صعصعة لعقيل بن أبي طالب عندما ورده وصف عقيل لآل صوحان أمام معاوية، حين طلب منه قائلاً: ميز لي أصحاب علي وأبدأ بآل صوحان فإنهم مخاريق الكلام!

قال: أما صعصعة فعظيم الشان عضب اللسان قائد فرسان قاتل أقران يرتق ما فتق ويفتق ما رتق قليل النظر وأما زيد وعبد الله فإنهما نهران جاريان يصب فيهما الخلجان ويغاث بهما البلدان رجلا جد لا لعب منه وأما بنو صوحان كما قال الشاعر:

إذا نزل العدو فإن عندى أسوداً تخلس الأسد النفوسا

فكلام صعصعة يدل على ما يتمتع به الرجل من إيمان صادق وعمق ومعرفة، فكان له محذراً ناصحاً، مبيناً مناقب أهل البيت الميلي ودورهم في هداية الناس.. كان ذلك حين اتصل كلام عقيل بصعصعة، فكتب إليه:

بسم الله الرحمن الرحيم، ذكر الله أكبر وبه يستفتح المستفتحون، وأنتم مفاتيح الدنيا والآخرة.

أما بعد، فقد بلغ مولاك كلامك لعدو الله وعدو رسوله، فحمدت الله على

١٠ انظر لسان العرب ٨: حرف الشين: شحح؛ وشرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ١٠٦: ١٠٦ رقم ٢٥٩؛ الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لابن عبد البر القرطبي المالكي (ت٤٦٣)؛ تهذيب الكمال، للمزني عن طبقات ابن سعد؛ وأسد الغابة، لابن الأثير حرف الصاد؛ ومروج الذهب ٢: ٣٤٥\_٣٤، وسير أعلام النبلاء؛ والأعلام، صعصعة بن صوحان؛ وانظر العلل، لابن أبي حاتم رقم الحديث: ٢٣٢٩، ومختصر تاريخ دمشق، لابن منظور ٤: ٤ صعصعة بن صوحان.



ذلك وسألته أن يفي، بك إلى الدرجة العليا والقضيب الأحمر والعمود الأسود، فإنه عمود من فارقه فارق الدين الأزهر.

ولئن نزعت بك نفسك إلى معاوية طلباً لماله؛ إنك لذو علم بجميع خصاله، فاحذر أن تعلق بك ناره فيضلك عن الحجة! فإن الله قد رفع عنكم أهل البيت ما وضعه في غبركم، فما كان من فضل أو إحسان فبكم وصل إلينا، فأجل الله أقداركم وحمى أخطاركم وكتب آثاركم، فإن أقداركم مرضية وأخطاركم محمية وآثاركم بدرية، وأنتم سلم الله إلى خلقه و وسيلته إلى طرقه، أيدِ علية و وجوهِ جلية، وأنتم بدرية، وانتم سلم كما قال الشاعر:

توارثه آباء آبائهم قبل وتغرس إلاّ في منابتها النخل! ١

فما كان من خير أتوه وإنما وهل ينبت الخطى إلاّ وشيجه

لقد أعطبت لساناً حديداً!

هذا ما قاله معاوية لصعصعة بعد أن لم يترك له عذراً، ولم يستطع عليه حجّـةً ولم يطق معه صبراً، تعال معي أيها القارئ العزيز؛ لنرى \_ باختصار \_كيف أجـاب معاوية وفند آراءه وأقواله في العديد من اللقاآت:

في سنة ٣٣ هجرية، بعد أن قدم سعيد بن العاص الكوفة والياً عليها من قبل الخلافة الثالثة، حدثت مشاجة بينه وبين جمع من وجوه الكوفة، كان بينهم مالك بن الحارث الأشتر النخعي، وصعصعة وزيد ابنا صوحان العبديان، وكانا مقيمين في الكوفة حتى عُدا من وجوه أهلها، فكتب سعيد إلى عثمان: أنَّ رهطاً من أهل الكوفة سمّاهم له عشرة يؤلبون ويجتمعون على عيبك وعيبي والطعن في ديننا، وقد

١. مروج الذهب ١ : ٣٦٤ .. أو ٣ : ٤٦-٤٧.

الإخوة الثلاثة الصالعون

خشيت إن ثبت أمرهم أن يكثروا.

فكتب إليه: أن سيرهم إلى معاوية، وكتب عثمان إلى معاوية أنَّ أهل الكوفة قد أخرجوا إليك نفراً خُلقوا للفتنة، فرُعهم، وقم عليهم، فإن آنست منهم رشداً، فاقبل منهم. وإن أعيوك فارددهم عليهم.

ففي لقاء بل وأكثر من لقاء؛ راح معاوية يشيد بأبيه أبي سفيان ويبين عظمته، وبالتالي عظمته هو؛ وقد سبق ذلك هجومه على صعصعة وقبيلته واتهامه وهجاؤه لهم ولمن سير معه من الكوفة إلى الشام.. جاء كلّ هذا من كلام طويل له معهم:

... فَأَمَّا أَنْتَ يَا صَعْصَعَةُ فَإِنَّ قَرْيَتَكَ شَرُّ قُرَى عَرَبِيَّةً، أَنْتَنَهَا نَبْتًا، وأَعْمَقُهَا وَادِيًا، وأعْرَفُهَا بالشَّرِ، وأَلاَّمُهَا جيرانًا، لَمْ يَسْكُنْهَا شَرِيفٌ قَطُّ ولا وَضِيعٌ إلاّ سُبَّ بَهَا، وكَانَتْ عَلَيْهِ هُجْنَةً، ثُمَّ كَانُوا أَقْبَحَ الْعَرَبِ أَلْقَابًا، وأَلاَّمَهُ أَصْهَارًا، نُـزَّاعَ الأُمَهِ، بها، وكَانَتْ عَلَيْهِ هُجْنَةً، ثُمَّ كَانُوا أَقْبَحَ الْعَرَبِ أَلْقَابًا، وألاَّمَهُ أَصْهَارًا، نُـزَّاعَ الأُمَهِ، وأَنتُمْ جيرانُ الْخَطِّ وَفَعَلَةُ فَارِس، حتى أصابتكم دعوة النبي عَيَيْلِيهُ ونكَبَتْكَ دَعْوَةُ النَّبِي وَاللَّهُ وَنَكَبَتْكَ دَعْوَةً النَّبِي وَاللَّهُ وَلَا يَضَعُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَضَعُ ذَلِكَ كَالَتُ عَلَيْكَ، أَقْبَلْتَ تَبْغِي دِينَ الللهِ عِوَجًا، وتَتْزَعُ إِلَى اللآمة والذَّلَة ولا يَضَعُ ذَلِكَ كَالِمُ اللَّهُ وَلَنْ يَضُرَّهُمْ وَلَنْ يَمْعَهُمْ مِنْ تَأْدِيَةٍ مَا عَلَيْهُمْ ... وإني لأظن أَنَّ أَبا سفيان، لو ولد الناس لم يلد إلاّ حازماً.

وهنا انبرى له صعصعة قائلاً: «كذبتَ، قد ولدهم خيرُ من أبي سفيان، مَن خلقه الله عليه بيده، ونفخ فيه من روحه، وأمر الملائكة فسجدوا له، فكان فيهم البرا والفاجر، والأحمق والكيس».

وجاء تجاوزه ذاك بعد أن أسمعه صعصعة ما لا يُرضيه، فقد قال لهم معاوية يوماً من أيام لقاآته بهم ويبدو أنه في أول لقائه بهم بعد وصولهم الشام \_: إنَّكُمْ قُوْمٌ مِنَ الْعَرَبِ لَكُمْ أَسْنَانٌ وَأَلْسِنَةٌ، وَقَدْ أَدْرَكْتُمْ بِالإِسْلام شَرَفًا وَغَلَبْتُمُ الأُمْمَ

وَحَوَيْتُمْ مَرَاتِبَهُمْ وَمَوَارِيثَهُمْ، وَقَدْ بَلَغَنِي أَنكُمْ نَقِمْتُمْ قُرَيْشًا، وَأَنَّ قُرَيْشًا لَوْ لَـمْ تَكُـنْ عُدْتُمْ أَذِلَّةً مَمَا كُنْتُمْ، إِنَّ أَئِمَّتَكُمْ لكم إلى اليوم جُنَّةٌ فلا تشذّوا عَـنْ جُنَّتِكُمْ، وَإِنَّ أَئِمَّتَكُمُ الْمَوْرِ، وَيَحْتَمِلُونَ مِـنْكُمُ الْمَنُونَـةَ، وَاللهِ لَتَنْتَهُنَّ أَوْ لَيَمْتَكُمُ اللهُ بَنْ يَسُومُكُمْ، ثُمَّ لا يحمدكم على الصبر، ثم تكونون شركاء هـم فيمَـا جَرَرْتُمْ عَلَى الرَّعِيَّةِ فِي حَيَاتِكُمْ وَبَعْدَ مَوْتِكُمْ.

فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ: أَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ قُرِيْشٍ فَإِنَّهَا لَمْ تَكُنْ أَكْثَرَ الْعَرَبِ وَلا أَمْنَعَهَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَتُخَوِّفُنَا، وَأَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنَ الْجُنَّةِ فَإِنَّ الْجُنَّةَ إِذَا اخْتُرِقَتْ خُلصَ إِلَيْنَا.

هذا في تاريخ الطبري ٢: ٦٣٥، سنة ٣٣، لم يصرح باسم الرجل القائل، إلا أن المقطع الذي ذكره الطبري قد يشير إلى أنه صعصعة، ولكن ابن الأثير ذكره صراحة حيث قال: فقال رجل منهم وهو صعصعة:...

فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: عَرَفْتُكُمُ الآنَ، عَلِمْتُ أَنَّ الَّذِي أَغْرَاكُمْ عَلَى هَذَا قِلَّـةُ الْعُقُـولِ، وَأَنْتَ خَطِيبُ الْقَوْمِ، وَلَا أَرَى لَكَ عَقْلاً، أَعَظِّمُ عَلَيْكَ أَمْسَ الإِسْلامِ، وَأَذَكِّـرُكَ بِـهِ، وَأَنْتَ خَطِيبُ الْقَوْمِ، وَلَا أَرَى لَكَ عَقْلاً، أَعَظِّمُ عَلَيْكَ أَمْسَ الإِسْلامِ، وَأَذَكِّـرُكَ بِـهِ، وَتُذَكِّرُنِي الْجَاهِلِيَّةَ! وَقَدْ وَعَظْتُكَ وَتَرْعُمُ لِمَا يَجِنُّكَ أَنهُ يُخْتَرَقُ، وَلا يُنْسَبُ مَا يُخْتَرَقُ إِلَى الْجُنَّةِ.... أُفِّ لَكَ وَلاَ صُحَابِكَ! ولَوْ أَنَّ مُتَكَلِّمًا غَيْرِكَ تَكَلَّمَ، ولَكِنَّكَ ابْتَدَأْتَ... \

فخرج تلك الليلة من عندهم، ثمَّ أتاهم القابلة، فتحدث طويلاً، ومما قاله: «أَيُّهَا الْقَوْمُ، رُدُّوا عَلَيَّ خَيْرًا أو اسْكُتُوا وَتَفَكَّرُوا وَانْظُرُوا فِيمَا يَنْفَعُكُمْ وَيَنْفَعُ أَهْلِيكُمْ، وَيَنْفَعُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ، فَاطْلُبُوهُ تَعِيشُوا وَنَعِشْ بِكُمْ.

فَقَالَ صَعْصَعَةُ: لَسْتَ بِأَهْلِ ذَلِكَ، وَلا كَرَامَةَ لَكَ أَنْ تُطَاعَ فِي مَعْصِيةِ الله.

١. انظر تاريخ الطبري ٢: ٦٣٥ سنة ٣٣؛ والكامل في التاريخ، لابن الأثير سنة ٣٣ سير عثمان نفراً من أهل الكوفة إلى الشام؛ ونهاية الأرب في فنون الأدب، للنويري ٥: ٣٠٦.

ثُمَّ قال لهم .... وآمُرُكُمْ بتَقْوَاهُ وَطَاعَتِهِ وَطَاعَتِهِ وَطَاعَةِ نبيّه عَيَّيْ اللهُ ولُـزُومِ الْجَمَاعَةِ، وكَرَاهَةِ الْفُرْقَةِ، وأَنْ تُوقِّرُوا أئِمَّتكُمْ وتَدَلُّوهُمْ عَلَى كُلِّ حَسَنٍ مَا قَـدَرْتُمْ، وتَعِظُ وهُمْ فِي لِينِ ولُطْفٍ فِي شَيْءِ إِنْ كَانَ مِنْهُمْ ...

فَقَالَ صَعْصَعَةُ: " فَإِنا نَأْمُرُكَ أَنْ تَعْتَزِلَ عَمَلَكَ، فَإِنَّ فِي الْمُسْلِمِينَ مَنْ هُوَ أَحَقُّ بِهِ مِنْكَ، قَالَ: مَنْ هُو؟ قَالَ: مَنْ كَانَ أَبُوهُ أَحْسَنَ قَدَمًا مَنْ أبيكَ، وَهُوَ بِنَفْسِهِ أَحْسَنَ قَدَمًا مِنْكَ فِي الإسْلام...».

وفي الفتوح: قال معاوية: قاتلك الله يا صعصعة! قد أُعطيت لساناً حديداً... أخرج عني، أخرجك الله إلى النار!

ثُمَّ كَتَبَ إِلَى عُثْمَانَ... فَإِنَّكَ بَعَثْتَ إِلَيَّ أَقْوَامًا يَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَةِ الشَّيَاطِينِ وَمَا يُمْلُونَ عَلَيْهِمْ، ويَأْتُونَ النَّاسَ زَعَمُوا \_ مِنْ قَبْلِ الْقُرْآنِ، فَيُشَبِّهُونَ عَلَى النَّاسِ، وَلَيْسَ كُلُّ النَّاسِ يَعْلَمُ مَا يُرِيدُونَ، وَإِنَّمَا يُرِيدُونَ فُرْقَةً، ويُقرِّبُونَ فِتْنَةً، قَدْ أَثْقَلَهُمُ الإِسْلامُ وأَضْجَرَهُمْ، وَتَمَكَّنَتْ رُقَى الشَّيْطَانِ مِنْ قُلُوبِهِمْ، فَقَدْ أَفْسَدُوا كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ مِمَّنْ كَانُوا بَيْنَ ظَهْرَانَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ، ولَسْتُ آمَنُ إِنْ أَقَامُوا وسُطَ أَهْلِ النَّاسِ مِمَّنْ كَانُوا بَيْنَ ظَهْرَانَيْهِمْ وَنُ أَهْلِ الْكُوفَةِ، ولَسْتُ آمَنُ إِنْ أَقَامُوا وسُطَ أَهْلِ الشَّامِ أَنْ يُعْرُوهُمْ بسِحْرِهِمْ وفُجُورِهِمْ، فَارْدُدْهُمْ إِلَى مِصْرِهِمْ، فَلْـتَكُنْ دَارُهُمْ فِي وَلَاسَتُهُ مَنْ أَنْ يَعْرُوهُمْ بسِحْرِهِمْ وَالسَّلامُ.

ُ فَكَتَبَ إِلَيْهِ عُثْمَانُ يَأْمُرُهُ أَنْ يَرُدَّهُمْ إِلَى سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ بِالْكُوفَةِ، فَردَّهُمْ إِلَى سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ بِالْكُوفَةِ، فَردَّهُمْ إِلَيْهِ، فَلَمْ يَكُونُوا إِلاَّ أَطْلَقَ أَلْسَنَةً مِنْهُمْ حِينَ رَجَعُوا.

وكَتَبَ سَعِيدٍ أَنْ سَيِّرْهُمْ إِلَى عُثْمَانَ يَضِجُّ مِنْهُمْ، فَكَتَبَ عُثْمَانُ إِلَى سَعِيدٍ أَنْ سَيِّرْهُمْ إِلَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ خَالِدِ بْنِ الْولِيدِ، وكَانَ أمِيرًا عَلَى حمصَ...

وفي خبر أنه لما خرجوا من دمشق، سمع بهم عبد الرحمن بن خالد بن الوليد وكان على حمص فدعاهم إليه، وأسمعهم كلاماً قاسياً وتوعدهم بالسوء، كانت بدايته: (يا آلة الشيطان لا مرحبًا بكم ولا أهلاً...) وأبقاهم عنده شهراً، ثمّ سرحوا



إلى الكوفة أو هم فرّوا إليها من قبضة عبد الرحمن بعد غيابه عن حمص...١

الفساد في الخلافة الثالثة:

مع ما جرى لهذه النخبة المؤمنة، لم تتوقف سيرة صعصعة وزيد ومن معهما في ملاحقة والي الكوفة، وقد تردت الأوضاع فيها وساءت، وكلما ازدادت حياة الناس سوءاً، والولاة فساداً، تعالى استنكارهم وتوقدت نيران غضبهم، واشتدت مواقفهم واتسعت لتتعدى الكوفة، فاختاروا وفداً كان من بين أعضائه كلٌّ من زيد وصعصة؛ لقابلة الخليفة عثمان، وكان مطلبهم عزل سعيد عن ولاية الكوفة، ولم يجدوا من الخليفة إلا الغضب عليهم، ولأن صعصعة كان هو خطيب الجمع، ولأنه أكثر الكلام عنده، جاء ردُّ عثمان عليه شديداً، واصفاً إياه بالبجباج النفاخ، فقال: «أيها الناس إن هذا البجباج النفاخ لا يدرى ما الله ولا أين الله».

قال في الفائق: البجباج الذي يهمز الكلام وليس لكلامه جهة، وروي الفجفاج وهو الصياح المكثار، وقيل المأفون المختال. والنفاخ الشديد الصلف. «لا يدري ما الله ولا أين الله». معناه أن حاله وفي وضع لسانه من إكثار الخطل وما لا ينبغي أن يقال كل موضع كحال من لا يدري أن الله سميع لكل كلام؛ عالم بما يجري في كل مكان. ولم ينسبه إلى الكفر وقد شهد صعصعة مع علي رضي الله عنه يوم الجمل، وكان من أخطب الناس، وأخوه زيد الذي قال فيه الني من أخطب الناس، وأخوه زيد الذي قال فيه الني الخيار الأبرار». ألله المخدم من الخيار الأبرار». ألله الكفر وقد شهد صعصعة مع على رضي الله عنه الخيار الأبرار». أله المناس ا

وتوالت الوفود من الكوفة ومصر وغيرهما على مقـر الخلافـة في المدينـة؛

١. تاريخ الطبري٢ : ٥٣٩-٦٣٤، سنة ٣٣؛ والفتوح، لابن أعثم الكوفي ٢ : ١٧٧؛ وأنساب الأشراف ٥: ٤٣؛ والكامل في التاريخ، لابن الأثير (٦٣٠هـ) سنة ٣٣.

٢. انظر الفائق في غريب الحديث، الزمخشري جار الله، (ت ٥٣٨هـ).



هدفها إنهاء الفساد الذي راح ينخر جسد الأمّة، ولما اشتد الضغط على الخليفة، راح يعطي العهد تلو الآخر دون أن يفي بشيء منها، كما باءت كل المحاولات للإصلاح بإنهاء أسباب الفساد والتجاوز على أحكام الله وحقوق الناس؛ حتى انتهى الأمر بقتله، فازدادت الأمّة اضطراباً وتفرّقاً، وعمّت الفوضى، واعتُدي على أحكام الدين ومفاهيمه، وعلى الصالحين من أهل الحق ورجاله؛ وغدا التأويل سيد الموقف، فتحكّمت قاعدة من تأوّل فأصاب فله أجران ومن تأوّل فأخطأ فله أجر، فصار الجميع في أفعالهم وأقوالهم وما صدر منهم ووقع وإن سفكت بسببه الدماء وانتهكت به المحارم، ودمّر بسببه الحرث والنسل؛ في دائرة الاجتهاد الذي يُمد هؤلاء وهولاء بالقوة والحقّانية، وبالتالي لا يحرمهم من عطاء السماء، فكلاً وعد الله الحسنى، فلا إثم عليهم ولا حساب لا في قضاء الدنيا ولا في قضاء الآخرة، وبالتالي توقف القضاء عليهم ولا حساب لا في قضاء الدنيا والمقتول، والظالم والمظلوم سواء في هذه الأمّة الحقق، وضاعت الحقوق، وصار القاتل والمقتول، والظالم والمظلوم سواء في هذه الأمّة مع اختلاف في الأجر، واحد له أجران والآخر له أجر، أي استهانة هذه بالدين وأي عدالة هذه، وأي استخفاف بالعقول؟!

إنه لأمر يوجع القلوب حقًّا، لا أقول غيره، فالمقالة ليست مجالاً لمناقشة قاعدتهم المذكورة، التي بانت خطورتها وأضرارها حينما وسعوا دائرة عملها من استنباط الأحكام الشرعية من منابعها من قبل المستنبط ذي القدرة العلمية، ببذل جهده وإفراغ وسعه، مع ورع في الدين وإخلاص وصدق في العمل والسلوك، إلى مواقف الحياة السياسية والاجتماعية... فاستخدمت استخداماً سيئاً في تاريخنا، وتركت آثارها على العقائد والسلوكيات حتى يومنا هذا، بل حتى يأتينا اليقين!!

عرف أبناء صوحان باتباعهم المطلق للإمام عليٌّ عليه السلام، فحبّهم لعليٌّ عليه السلام ابتُني على معرفة به، وبإمامته الحقّة، فلم يتغير، وولاؤهم له



لم يتبدل، فلقد رأوا في علي علي عليه السلام \_ وهو الحق علاقته المتينة بالله تعالى وذوبانه فيه، بعد معرفته بالله (فأول الدين معرفته)، وهو ما وجدوه في عشرتهم له، ولمسوه في مصاحبتهم إياه، ولم يجدوا مثيلاً له بعد رسول الله والما في مصاحبتهم إياه، ولم يجدوا مثيلاً له بعد رسول الله والمناه وعن عنه أيا المناء، وعن منهج السماء، وعن المدى الذي قتل فيه...

وهذا ما نجده واضحاً في كلمات صعصعة حينما أتاه عائداً، وهي دليل معرفته به: «... يرحمك الله يا أمير المؤمنين حيّاً وميّتاً، فوالله لقد كان الله في صدرك عظيماً، ولقد كنت بذات الله عليماً»!

فيجيبه الإمامُ عليُّ عليه السلام: «... وأنت يرحمك الله، فلقد كنت خفيف المؤونة، كثير المعونة». وفي خبر آخر: «و الله ما علمتك إلا كثير المعونة، قليل المؤونة، فجزاك الله خيراً».

ويجيبه صعصعة قائلاً: «و أنت فجزاك الله أحسن من ذلك، فإنك ما علمتك إلا بالله عليم، والله في عينك عظيم»!

ولم يغفل صعصعة سيرة علي معه ومع جميع أصحابه، وكذا سيرتهم معه: «كان فينا كأحدنا، لين جانب، وشدّة تواضع، وسهولة قياد، وكنا نهابه مهابة الأسير المربوط للسيّاف الواقف على رأسه». أ

لقد كانت مبادرته وأخوته إلى بيعة الإمام عليِّ عليه السلام بالخلافة أمراً أملاه عليهم ولاؤهم الصادق له، ومعرفتهم بأحقيّته عليه المنبثقة من إيمانه الخالص، ومواقفه العظيمة دفاعاً عن الإسلام، ومناقبه الجليلة، ومؤهلاته الكبيرة، التي أفاضها

١. مقاتل الطالبيين، لأبي الفرج الأصفهاني : ٥٠؛ شـرح نهـج البلاغـة،١ : ٢٥، القـول في نسـب أمير المؤمنين علي الثالا و ذكر لمع يسيرة من فضائله؛ أعيان الشيعة، للسيد محسن الأمين ١ : ٣٢٣.



الله تعالى عليه؛ حتى جعلت إمامته إمامة الحق ، وخلافته لرسول الله عليه هي وحدها الخلافة الصالحة العارفة، الجديرة بإقامة الحق والعدل، وتطبيق أحكام الشريعة، إلا أن هذه التجربة، التي راح الجميع يترقبها بشوق ولهفة، وينتظر منها أن تحقق الآمال عبر قيامها في إدراة شؤون الأمة، صدت وحوصرت من قبل ذوي الأحقاد والضغائن، ومتبعي الأهواء، ومحبّي السلطة والمال، الذين ما اجتمعت مواقفهم يوما واتحدت، رغم اختلافهم في الكثير، إلا على تقويض خلافة الإمام علي عليه السلام، بل القضاء عليها حتى وإن عظم حجم الفساد الذي أدخلوه على الدين، وعلى كاهل هذه الأمة بتمزيقها، وإهلاك حرثها ونسلها... والإساءة لكل خير، بل والإطاحة به...

... وكان القاسطون، فكانت حرب صفين... وكان المارقون، فكانت حرب النهروان. وهكذا اشتدت الأزمات، وتوالت الموانع، وعظمت العقبات، التي نصبها هؤلاء لإفشال منهج الإصلاح والتغيير في الأمّة بعد أن أفسد أوضاعها من لم يكن جديراً بإدارتها.

فكان الناكثون، وكانت حرب الجمل: وقبل أن تقع معركة الجمل وتبدأ فصولها؛ قدم الإمام الحسن التيلا وعمار بن ياسر وقيس بن سعد الكوفة مستنفرين أهلها، وكان معهم كتاب أمير المؤمنين التيلا إلى أهل الكوفة... وبعد قراءة الكتاب، كانت هناك خطبة للإمام الحسن عليه السلام، تبعه كل من عمار بخطبة وقيس بأخرى...

### وكانت لزيد خطبة:

ثم جاء دور زيد بن صوحان؛ ليرد على خطبة أبي موسى الأشعري، التي راح يثبط بها الناس عن الخروج، «... أشيموا سيوفكم، وقصروا رماحكم، وقطعوا أوتاركم، والزموا البيوت...».



فنهض ورفع يده \_ وكانت يده قطعت يوم جلولاء \_ ثمَّ قال: «يا أبا موسى تريد أن ترد الفرات عن أدراجه، أنه لا يرجع من حيث بدأ، فإن قدرت على ذلك فستقدر على ما تُريد، ويلك! ما لست مُدركه. ﴿الم ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُواْ آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ اللَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ اللَّذِينَ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ اللَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ثم قال: أيها الناس، سيروا إلى أميرالمؤمنين، وأطيعوا ابن سيد المرسلين (الإمام الحسن)، وانفروا إليه أجمعين تصيبوا الحقّ، وتظفروا بالرشد، قد والله نصحتكم، فاتبعوا رأيي ترشدوا».

\*كان صعصعة أول من حمل نصيحة الإمام علي عليه السلام لأصحاب الجمل، وذلك حين سار أمير المؤمنين النالإ من ذي قار قدم صعصعة بن صوحان بكتاب علي النالإ إلى طلحة والزبير وعائشة يعظم عليهم حرمة الإسلام، ويخوفهم فيما صنعوه، وقبيح ما ارتكبوه من قتل من قتلوا من المسلمين، وما صنعوا بصاحب رسول الله عليه عثمان بن حنيف رحمه الله، وقتلهم المسلمين صبراً. ووعظهم ودعاهم إلى الطاعة، قال صعصعة رحمه الله: «فقدمت عليهم، فبدأت بطلحة، وأعطيته الكتاب وأديت الرسالة».

فقال: «الآن حين عضت ابن أبي طالب الحرب ترفَّق لنا. ثم جئت إلى الزبير فوجدته ألين من طلحة، ثم جئت إلى عائشة فوجدتها أسرع الناس إلى الشر، فقالت: نعم قد خرجت للطلب بدم عثمان، والله لأفعلن وأفعلن.

فعدت إلى أمير المؤمنين عليه السلام، فلقيتُه قبل أن يدخل البصرة، فقال: ما وراءك يا صعصعة؟

١. العنكبوت ١٣٣.



قلت: يا أمير المؤمنين رأيت قوماً ما يريدون، إلا قتالك. فقال: الله المستعان»!

#### وكتبت إلى زيد

قبل وقوع معركة الجمل، راحت رسائل أمّ المؤمنين عائشة تصل إلى العديد من الشخصيات، تستنصرهم على عليٍّ عليه السلام، أوتُثبّطهم وتخذّهم ومَن معهم عن نصرة عليٌّ عليه السلام، وكان منها رسالتها إلى زيد بن صوحان العبدي إذ قدمت البصرة:

من عائشة ابنة أبي بكر أُمّ المؤمنين حبيبة رسول الله على ابنها الخالص زيد بن صوحان. سلام عليك، أما بعد: فإنّ أباك كان رأساً في الجاهلية، وسيداً في الإسلام، وإنك من أبيك بمنزلة المصلى من السابق، يقال: كاد أو لحق، وقد بلغك الذي كان في الإسلام من مصاب عثمان بن عفان، ونحن قادمون عليك، والعيان أشفى لك من الخبر، فإذا أتاك كتابي هذا، فأقدم فانصرنا على أمرنا هذا، فإن لم تفعل، فثبط الناس عن علي بن أبي طالب، وكن مكانك حتى يأتيك أمري، والسلام. ولم يتأخر ردُّ زيد بن صوحان على عائشة، فكتب إليها:

«من زيد بن صوحان إلى عائشة أمّ المؤمنين، سلام عليك، أما بعد: فإنّ الله أمرك بأمر وأمرنا بأمر، أمرك أن تقري في بيتك، وأمرنا أن نقات الناس حتى لا تكون فتنة، فتركت ما أمرت به، وكتبت تنهينا عما أمرنا به، فأمرك عندنا غير مطاع، وكتابك غير مجاب، والسلام».

١. كتاب الجمل ٢٤٨، ٣١٣؛ البداية والنهاية ٧: ٢٣٦ وفيها: (... فَقَامَ زَيْدُ بْنُ صُوحَانَ فَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ سِيرُوا إلى أميرالْمُؤْمِنِينَ، وَسَيِّدِ الْمُسْلِمِينَ، سِيرُوا إليه...)؛ الفتوح ٢: ٢٩١-٢٩٢.

وفي رواية الطبري: كتب إليها من زيد بن صوحان إلى عائشة ابنة أبي بكر... أما بعد: فأنا ابنك الخالص إن اعتزلتِ هذا الأمر، ورجعتِ إلى بيتك، وإلا فأنا أول من نابذك. \

وجاء أيضاً في تاريخ الطبري حول ما قاله زيد عن كتاب عائشة:... وَتَارَ زَيْدُ بْنُ صُوحَانَ وَطَبَقَتُهُ وَثَارَ النَّاسُ، وَجَعَلَ أبو مُوسَى يُكَفْكِفُ النَّاسَ، ثُمَّ الْطَلَقَ حَتَّى أتى الْمِنْبَرَ، وَسَكَنَ النَّاسُ، وَأَقْبَلَ زَيْدٌ عَلَى حِمَارٍ حَتَّى وَقَفَ بَبَابِ الْمَسْجِدِ وَمَعَهُ الْكِتَابَانِ مِنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا إِلَيْهِ وإلَى أهْلِ الْكُوفَةِ، وَقَدْ كَانَ طَلَبَ كِتَابَ الْعَامَّةِ فَضَمَّهُ إلَى كِتَابِهِ، فَأَقْبَلَ بَهمَا وَمَعَهُ كِتَابُ الْخَاصَّةِ وكِتَابُ الْعَامَّةِ:

أَمَّا بَعْدُ، فَتَبِّطُوا أَيُّهَا النَّاسُ وَاجْلِسُوا فِي بُيُوتِكُمْ إلاَّ عَنْ قتلة عثمان بن عفان رضى الله عنه..

فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الْكِتَابِ قَالَ: أَمِرَتْ بأَمْرٍ وأَمِرنَا بأَمْرٍ، أَمِرَتْ أَنْ تَقَرَّ فِي بَيْتِهَا، وأمِرنَا أَنْ تُقَاتِلَ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةً، فَأَمَرَ ثَنَا بَمَا أَمِرَتْ بِهِ وَرَكِبَتْ مَا أَمِرنَا بِهِ.

فَقَامَ إِلَيْهِ شَبَثُ بْنُ رِبْعِيٍّ فَقَالَ: يَا عُمَانِيُّ \_ وَزَيْدُ مِنْ عَبْدِ الْقَيْسِ عُمَانَ ولَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْبَحْرَيْنِ \_ سَرَقْتَ بَجَلُولاءَ فَقَطَعَكَ الله، وعَصَيْتَ أَمَّ الْمُؤْمِنِينَ فَقَتَلَكَ الله! مَا أَمَرَتْ إِلاَّ بَمَا أَمَرَ الله عَزَّوَجَلَّ بهِ بالإِصْلاحِ بَيْنَ التَّاسِ، فَقُلْتُ: وَرَبِّ الْكَعْبَةِ، وتَهَاوَى النَّاسُ. '

وقبل أن يبدأ القتال، دعا الإمامُ على عليه السلام كلاً من زيد بن صوحان

١. العقد الفريد ٢ : ٢٢٧ ؛ شرح نهج البلاغة ٢ : ٨١؛ وكتاب الجمل، للشيخ المفيد ٤٣٠-٤٣١؛
 وتاريخ الطبرى ٣ : ٢٦ سنة ٣٦.

٢. كتاب الجمل، للشيخ المفيد ٢٤٤-٢٤٩؛ تاريخ الطبري ٣: ٢٦-٢٧ سنة ٣٦؛ وفيه: يا عبد الله بن قيس، وهو اسم أبي موسى الأشعري؛ وشرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ١٤: ١٩-٢٠.



وعبد الله بن عباس.

فقال لهما: «امضيا إلى عائشة فقولا لها: ألم يأمرك الله تبارك وتعالى أن تقري في بيتك؟ فخُدعتِ وانخدعتِ، واستنفرتِ فنفرتِ، فاتقي الله الدي إليه مرجعك ومعادك، وتوبي إليه، فإنه يقبل التوبة عن عباده، ولا يحملنك قرابة طلحة، وحب عبد الله بن الزبير على الأعمال التي تسعى بك إلى النار». فانطلقا إليها وبلغاها رسالة علي (رضي الله عنه).

فقالت عائشة: ما أنا برادة عليكم شيئاً، فإني أعلم أني لا طاقة لي بحجج على بن أبي طالب.

فرجعا إليه وأخبراه بالخبر.

وبعد كلّ هذا وغيره، وقعت المعركة.. وكانت ساحتها ميداناً للإخوة الثلاثة، ولم يخلو هذا الميدان ممن يحاول تثبيطهم، فقد انبرى لزيد رجلٌ من قومه يقول له: تنح إلى قومك، ما لك ولهذا الموقف! ألستَ تعلم أنَّ مضر بحيالك، وأنَّ الجمل بين يديك، وأنَّ الموت دونه!

فقال له زيد: الموت خبر من الحياة، الموت ما أريد!

كيف يتخلّى زيدٌ عن مشوار الشهادة التي بُشر بها، وقد سبقته يده إليها، قبل أكثر من ١٥\_٢٠ سنة حسب اختلاف الأخبار، كما ذكرنا، فهي أمامه في الجنّـة تنتظره!

وراحت راية عبد القيس تتنقل بين الثلاثة في قتال شديد، واجتلاد عنيف، حتى إذا وقع صوحان شهيداً \_كما ذكرنا \_ تناولها زيد، الذي كان على خيل عبد القيس، يصول بها ويقاتل تحتها؛ ليستلمها منه أخوه صعصعة بعد أن نال وسام

١. الفتوح ٢ : ٤٦٧.



الشهادة، حين قتله عمرو بن يثربي، وكان من شياطين أصحاب الجمل، كما يسمونه، وبدأ يفتخر ويقول:

إن تنكروني (تقتلوني) فأنا ابن يثربي

قاتل علباء وهند الجملي

ثمّ ابن صوحان على دين عليّ

ولم يدم افتخار عمرو طويلاً. فقد ضربه عمار ضربة هلك منها وخرَّ صريعاً... وقول أنه أُسر ثمَّ أمر به عليُّ النِيَّلاِ فضربت عنقه.\

لقد ذهب زيد بن صوحان شهيداً بأيد باغية ناكثة إلى حيث تلك اليد المباركة، التي أشرفت عليه من السماء، تقول له: هلم الينا! فلقد روي: «أن زيد بن صوحان العبدي قال لعلي المامية المير المؤمنين، إني رأيت يدا أشرفت علي من السماء، وهي تقول: هلم إلينا! وأنا خارج إلى ابن يثربي، فإذا قتلني، فادفني بدمي، و لا تغسلني فإني مخاصم عند ربّى. ثم خرج فقتله عمرو». أ

#### وصيته:

وقد أوصى زيد بن صوحان مَن حوله: «لا تغسلوا عني دماً، ولا تنزعوا عني ثوباً إلاّ الخفين، وارمسوني في الأرض رمساً، فإني مخاصم أحاج يـوم القيامـة... ثمَّ قال: ادفنوني وابن أمّي في قبر، ولا تغسلوا عنا دماً، فإنا قوم مخاصمون». وروي أنه

١. كتاب الجمل، للشيخ المفيد ٣٤٦؛ والإصابة، لابن حجر ٥: ١٢٢، رقم ٣٥٦٠؛ والاشتقاق
 ٢٤٧-٢٤٦؛ وشرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد: ٢٥٨.

٢. شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ١: ٢٥٨.



أمر أن يدفن معه مصحفه. ا

وفعلاً قُتِلاً معاً ودُفنا في قبر واحد رضوان الله تعالى عليهما.

# وأخيراً ترحمت عليهم:

ففي ختام المعركة، ومن منزلها، وصلتها أخبار وتفاصيل مــا دار مــن قتــال، فلما سمعت بمقتل زيد ذكروا أنَّها قالت: إنا لله وإنا إليه راجعون، يرحمه الله.

ولكن عائشة لم تقل هذا لزيد فقط، وإنما استرجعت وترحمت على طلحة وعلى الزبير لما أخبرت بمقتلهما أيضاً، راحت أمُّ المؤمنين عائشة تسترجع وتوزع الرحمات!! وهذا هو الخبر الذي ذكره البيهقي. ٢

... عن ابن سيرين قال: قال خالد بن الواشمة، لما فرغ من أصحاب الجمل، ونزلت عائشة منزلها، دخلت عليها، فقلت: السلام عليك يا أمَّ المؤمنين. فقالت: من هذا؟ فقلت: خالد بن الواشمة.

قالت: ما فعل طلحة؟ قلت: أصيب. قالت: إنا لله وإنا إليه راجعون؛ يرحمـه الله.

قالت: ما فعل الزبير؟ قلت: أصيب. قالت : إنا لله وإنا إليه راجعون؛ يرحمــه الله.

قلت: بل نحن لله وإنا إليه راجعون في زيد بن صوحان.

قالت: وأصيب؟! قلت: نعم. قالت: إنا لله وإنا إليه راجعون؛ يرحمه الله.

١. تاريخ دمشق، لابن عساكر، حرف الزاي، زيد بن صوحان، رقم الحديث: ١٨٣٨٢؛ وسير أعلام النبلاء، للذهبي، تحت عنوان: وممن أدرك زمان النبوة، زيد بن صوحان.

٢. انظر دلائل النبوّة، للبيهقي ٦: ٤١٦-٤١٧؛ وتاريخ دمشق، لابن عساكر ١٩: ٤٤٤.

\_\_\_



وفي خبر الاستيعاب: قلت: بـل نحـن لله ونحـن إليـه راجعـون علـي زيـد وأصحاب زيد...

قالت: زيد بن صوحان؟ قلت: نعم.

فقالت له خيراً.

فقلت: والله لا يجمع الله بينهما في الجنة أبداً.

قالت: لا تقل، فإنّ رحمة الله واسعة وهو على كل شيء قدير.

فقلت: يا أمَّ المؤمنين، ذكرت طلحة، فقلت: يرحمه الله. وذكرت الزبير، فقلت: يرحمه الله. وذكرت والله لا يجمعهم يرحمه الله. وذكرت زيداً، فقلت: يرحمه الله. وقد قتل بعضهم بعضاً، والله لا يجمعهم الله في الجنة أبداً.

قالت: أولا تدري أنّ رحمة الله واسعة وهو على كلّ شيء قدير؟!

وفعلاً ما علينا إلا أن نسترجع أيضاً، بل ونتعود من هكذا فهم للدين ولرحمة الله تعالى، التي تساوي في نظرها بين الظالم والمظلوم، والقاتل والمقتول...، وإن قلنا لهم: أين هذا الفهم من الآية: ﴿وَ مَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً...﴾، ' نجد الجواب حاضراً! الآية تقول: متعمداً، لا متأولاً؛ وبالتالي فهؤلاء متأولون، والمتأول إن أصاب فله أجران وإن أخطأ فله أجر... حقاً إنه لفهم للدين يوجع القلوب! كما أنَّ أمُّ المؤمنين تغافلت عن آية: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ﴾، وكأنها نزلت لغير هذه الأمّة، ولغير مَن تدافع عنهم من الصحابة، وإما أنّهم ليسوا من أولي الألباب، ولاذت

١. دلائل النبوة، للبيهقي ٦: ٤١٦-٤١٧؛ وتاريخ دمشق، لابن عساكر ١٩: ٤٤٤؛ والاستيعاب
 ١: ٥٦٠ – ٥٦١، باب الزاي؛ والإصابة ١: ٥٨٣؛ وأُسد الغابة ٢: ١٤٠؛ أعيان الشيعة؛ زيد بن صوحان.

۲. النساء: ۹٤.



بفهمها عن العديد من الآيات القرآنية التي تتوعد البغاة والظالمين، والآية التي تصرح: ﴿ أَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ...﴾.

وأي تشجيع أكثر من هذا لإشاعة عملية القتل بين الناس، والفساد في الأرض، مادام القاتل والمقتول، والمعتدي والمعتدى عليه مأجورين، تشملهما رحمة الله؟!

وعن قولها: فقالت له خيراً.

يقول السيد محسن الأمين: وقولها له خيراً يشبه قول القائل:

وجادت بوصل حيث لا ينفع الوصل.

وقول الآخر:

وما أخالك بعد الموت تندبني

وفي حياتي ما زودتني زادي.

ورحمة الله واسعة ولكنه شديد العقاب. ا

# أقوالٌ فيه:

إضافةً لما ذكرناه عن هذا العبد الصالح «زيد بن صوحان» هناك الكثير من الأقوال حوله، نوجزها بالتالي:

١. أعيان الشيعة: زيد بن صوحان؛ وانظر الوافي بالوفيات ٩، رقم ١٩٦٥؛ الشاعر امرؤ القيس:
 دنت وظلال الموت بيني وبينها/ وجادت بوصل عين لاينفع الوصل؛ وانظر ديوان عبيد بن
 الأبرص:٤٧٠-٥٠، تحقيق حسين نصار.

لأعرفنك بعد الموت تندبني/ وفي حياتي ما زودتني زادي/ أو لا ألفينك...



فقد نسب إلى رسول الله عَلَيْهِ أنه قال فيه:.. «والأقطع الخير زيد.. زيد الخير الأجذم من الخيار الأبرار»! زيد وما زيد؟ «يسبقه بعض جسده إلى الجنة، ثم يتبعه سائر جسده إلى الجنة». \

... لما أراد زيد أن يركب دابته أمسك عمر بركابه، ثم قال لمن حضره: هكذا فاصنعوا بزيد وإخوته وأصحابه.

كان زيد سيداً في قومه، كان من سادة التابعين على القول بأنه تابعي، من خواص علي التيلا، من الصلحاء الأتقياء، ثقة فاضلاً، من العلماء العبّاد، وكان صوّاماً قوّاماً.... كان يقوم الليل ويصوم النهار؛ وإذا كانت ليلة الجمعة أحياها، معاوية بن أبي سفيان، يطلب من عقيل بن أبي طالب أن يصف له أصحاب على عليه السلام.

فقال: أما زيد و عبد الله (أخوه) فإنهما نهران جاريان يصب فيهما الخلجان، ويغاث بهما اللهفان، رجلا جدِّ لا لعب معه... وهذا صعصعة، نزولاً عند رغبة ابن عباس، يصف له زيداً؛ لما قال له: أين أخواك منك زيد وعبد الله؟ صفهما.

قال: كان «زيد» والله يا ابن عباس عظيم المروة، شريف الأخوة، جليل الخطر، بعيد الأثر، كميش العروة، أليف البدوة، سليم جوانح الصدر، قليل وساوس الدهر، ذاكر الله طرفي النهار و زلفاً من الليل، الجوع والشبع عنده سيان، لا ينافس في الدنيا، وأقل في أصحابه من ينافس فيها، يطيل السكوت، ويحفظ الكلام، وإن ينطق نطق بمقام يهرب منه الدعار الأشرار، ويألفه الأحرار الأخيار.

فقال ابن عباس: ما ظنك برجل من أهل الجنة، رحم الله زيداً! `

١. انظر الفائق، للزمخشري ١: ٣٥.

٢. المصدر نفسه؛ تاريخ ابن عساكر ٦: ١١- ١٣؛ تاريخ بغداد ٨: ٤٤٠؛ الاستيعاب ١: ١٩٧؛ أسد الغابة ٣: ٢٣٤؛ الإصابة ١: ٥٨٠؛ مروج الذهب ٢: ٧٥.



عبادته:

أما عن عبادته، وكما قالوا: كان من العلماء العبّاد، صوّاماً قوّاماً، «يقوم الليل ويصوم النهار؛ وإذا كانت ليلة الجمعة أحياها»، والعبارة الأخيرة جاءت ضمن مقطع، نوجزه:

كان زيد بن صوحان يقوم الليل ويصوم النهار، فإذا كانت ليلة الجمعة أحياها... فبلغ سلمان ما كان يصنع، فأتاه فقال: أين زيد؟ قالت امرأته: ليس ها هنا، قال: فإني أقسم عليكِ لما صنعتِ طعاماً ولبستِ محاسن ثيابكِ، ثم بعثتِ إلى زيد، فجاء زيد، وقرّب الطعام، فقال سلمان: كل يا زيد، فقال: إني صائم، قال: كل يا زيد لا تنقص دينك، إن شر السير الحقحقة، إن لعينك عليك حقاً، وإن لبدنك عليك حقاً، وإن لزوجك عليك حقاً، كل يا زيد، فأكل، وترك ما يصنع. أ

ولما مصرت الكوفة، سكنها كثيرون، وكان منهم زيد مع جمع من أبناء قبيلته، فأنشأ مسجداً يتعبّد فيه ويتهجّد، ويقرأ القرآن الكريم، فهو من القراء، ومماكان يدعو به، خاصةً في صلاة الليل، هذا الدعاء:

«إلهي قَدْ مَدَّ إِلَيْكَ الْخاطِيءُ الْمُذْنِبُ يَدَيْهِ بِحُسْنِ ظَنِّهِ بِكَ إِلهِ إِلهِي قَدْ جَلَسَ الْمسيءُ بَيْنَ يَدَيْكَ مُقِرَّا لَكَ بسُوء عَمَلِهِ وَراجِياً مِنْكَ الصَّفْحَ عَنْ زَلَلِهِ، إلهي قَدْ رَفَعَ الْمُسيءُ بَيْنَ يَدَيْكَ مُقِرَّا لَكَ بسُوء عَمَلِهِ وَراجِياً مِنْكَ الصَّفْحَ عَنْ زَلَلِهِ، إلهي قَدْ جَثَا الْعائِدُ الظَّالِمُ كَفَيْهِ راجِياً لِما لَدَيْكَ فَلا تُخَيِّبُهُ برَحْمَتِكَ مِنْ فَضْلِك، إلهي قَدْ جَثَا الْعائِدُ إلى الْمَعاصي بَيْنَ يَدَيْكَ خائِفاً مِنْ يَوْم تَجْتُو فيهِ الْخَلائِقُ بَيْنَ يَدَيْك، إلهي جاءَكَ الْعَبْدُ الْخاطِيءُ فَزِعاً مُشْفِقاً ورَفَعَ إلَيْكَ طَرْفَهُ حَذراً راجِياً، وَفاضَتْ عَبْرتُهُ مُسْتَغْفِراً الْعَبْدُ الْخاطِيءُ وَجَلالِكَ ما ارَدْتُ بَعَصْيِتِي مُخالَفَتَكَ، وَما عَصَيْتُكَ إِذْ عَصَيْتُكَ وَانَا بك

المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ٥: ١١١؛ تاريخ بغداد ٨: ٤٣٩، وفيه: كل يا زُبيد سير
 الحقحقة: المتعب من السر، وقيل: أن تحمل الدابة ما لا تطبقه.



جاهِلٌ، ولا لِعُقُوبَتِكَ مُتَعَرِّضٌ، ولا لِنَظَرِكَ مُسْتَخِفٌ، ولكِنْ سَوَّلَتْ لِي نَفْسي، واَعانَتْني على ذلِكَ شَقْوَتِي، وَغَرَّني سِتْرُكَ الْمُرُخْى عَلَيَّ، فَمِنَ الآنَ مِنْ عَذابكَ مَنْ يَسْتَنْقِذُني، وَبَحَبْلِ مَنْ اَعْتَصِمُ إِنْ قَطَعْتَ حَبْلَكَ عَنِّي، فَيا سَوْاتاهُ غَداً مِنَ الْوُقُوفِ بَيْنَ يَدَيْكَ إِذا قَيلَ لِلْمُخِفِّينَ جُوزُوا ولِلْمُثْقِلينَ حُطُّوا، اَفَمَعَ الْمُخِفِّينَ اَجُوزُ اَمْ مَعَ الْمُثقِلينَ اَحُطُّ، وَيُلي كُلَّما طالَ عُمْري كَثُرَتْ مَعاصِيَّ، فَكَمْ وَيْلي كُلَّما طالَ عُمْري كَثُرَتْ مَعاصِيً، فَكَمْ اتُوبُ وكَمْ اَعُودُ اَما آنَ لي اَنْ اَستَحْييَ مِنْ ربّي، اللّهُمَ فَبحَقِّ مُحَمَّد وآلِ مُحَمَّد وآلِ مُحَمَّد الْعافِرينَ». \

#### وكان القاسطون... فكانت حرب صفين:

وأما أخوهما صعصعة، فقد مدَّ الله في عمره، بعد أن كتب الله له السلامة في معركة الجمل، وإن كثرت جراحاته وأثخنته، يقول الطبري: «فقتل على راية الميسرة من أهل الكوفة زيد، وصرع صعصعة، ثمَّ سيحان». وقبل عبارته هذا بصفحة قال: «فأصيب (زيد) وأخوه سيحان، وارتُثَ صعصعة». وهذا هو الصحيح. وكلمة ارتُثُ لُغةً: (ارتُثَ فلان: ضُرب في الحرب فأثخن وحُمل وبه رمق ثمَّ مات، فهو مُرتَثُ)، نعم ارتُثَ وحمل من المعركة إلا أنه لم يصرع، فهناك دور قدر له بل أدوار تنتظره، فقد عاش صعصعة، فكان ممن حضر معركة صفين، وسجل دوراً واضحاً في أحداثها، فكان مستشاراً ومحاوراً ومقاتلاً، فهو ممن استشارهم الإمام علي ُلكِلٍ في موضوع معاوية \_ بعد انتهاء معركة الجمل \_ وأنه حمل كتاباً كتبه بيده، ولعلّه أول كتاب، من

١. بحار الأنوار، للعلامة المجلسي ١٠٠: ٤٤٤-٤٤٤؛ وكتب الأدعية؛ دعاء مسجد زيد، وهو قريب من مسجد السهلة في الكوفة، ويقال: إلى جانبه مسجد أخيه صعصعة.



الإمام عليِّ الثَّلاِّ حينما نزل الكوفة لمعاوية بن أبي سفيان.

كان هذا حين التقى الإمام علي على التيلا بعد انصرافه من معركة الجمل بجمع من أصحابه، وكان منهم صعصعة بن صوحان العبدي، فقال لهم:

أنتم وجوه العرب عندي، ورؤساء أصحابي، فأشيروا عليَّ في أمر هذا الغلام المترف \_ يعنى معاوية \_ فافتنت جم المشورة عليه.

فقال صعصعة: إن معاوية أترفه الهوى، وحببت إليه الدنيا، فهانت عليه مصارع الرجال، وابتاع آخرته بدنياهم، فإن تعمل فيه برأي ترشد وتصب إن شاء الله، والتوفيق بالله وبرسوله وبك يا أمير المؤمنين! والرأي أن ترسل إليه عيناً من عيونك، وثقة من ثقاتك بكتاب تدعوه إلى بيعتك، فإن أجاب وأناب كان له ما لك وعليه ما عليك، وإلا جاهدته وصبرت لقضاء الله حتى يأتيك اليقين.

فقال على إلي عنه عليك يا صعصعة إلا كتبت الكتاب بيديك، وتوجهت به إلى معاوية، واجعل صدر الكتاب تحذيراً وتخويفاً، وعجزه استتابة واستنابة، وليكن فاتحة الكتاب «بسم الله الرحمن الرحيم، من عبد الله علي أمير المؤمنين إلى معاوية، سلام عليك، أما بعد»، ثم اكتب ما أشرت به علي واجعل عنوان الكتاب: «ألا إلى الله تصبر الأمور».

قال: اعفني من ذلك.

قال: عزمت عليك لتفعلن!

قال: أفعل.

فخرج بالكتاب وتجهز وسار حتى ورد دمشق، فأتى باب معاوية، فقال لآذنه: استأذن لرسول أمير المؤمنين على بن أبي طالب، وبالباب أزفلة من بني أمية،

١. تاريخ الطبري ٥: ٤٤ ثم ٤٣، سنة ٣٦.



فأخذته الأيدي والنعال لقوله، وهو يقول: «أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله» وكثرت الجلبة واللغط، فاتصل ذلك بمعاوية، فوجه من يكشف الناس عنه فكشفوا، ثم أذن لهم فدخلوا.

فقال لهم: من هذا الرجل؟ فقالوا: رجل من العرب يقال له: «صعصعة بن صوحان»، معه كتاب من على.

فقال: والله! لقد بلغني أمره، هذا أحد سهام علي وخطباء العرب، وقد كنت إلى لقائه شيقاً، إئذن له يا غلام فدخل عليه، فقال: السلام عليك يا ابن أبي سفيان! هذا كتاب أمير المؤمنين. فقال معاوية: أما إنه لو كانت الرسل تقتل في جاهلية أو إسلام لقتلتك!

ثم اعترضه معاوية في الكلام وأراد أن يستخرجه ليعرف قريحته أطبعاً أم تكلفاً؟ فقال: ممن الرجل؟ قال: من نزار. قال: وما كان نزار؟ قال: كان إذا غزا نكس، وإذا لقي افترس، وإذا انصرف احترس. قال: فمن أي أولاده أنت؟ قال: من ربيعة. قال: وما كان ربيعة؟ قال: كان يطيل النجاد، ويعول العباد، ويضرب ببقاع الأرض العماد. قال: فمن أي أولاده أنت؟ قال: من جديلة. قال: وما كان جديلة؟ قال: كان في الحرب سيفاً قاطعاً، وفي المكرمات غيثاً نافعاً، وفي اللقاء لهباً ساطعاً. قال: فمن أي أولاده أنت؟ قال: من عبد القيس. قال: وما كان عبد القيس؟

قال: كان خصيباً خضرماً أبيض، وهاباً لضيفه ما يجد، ولا يسأل عما فقد، كثير المرق، طيب العرق، يقوم للناس مقام الغيث من السماء.

قال: ويحك يا ابن صوحان! فما تركت لهذا الحي من قريش مجداً ولا فخراً.

قال: بلى والله يا بن أبي سفيان! تركت لهم ما لا يصلح إلا بهم، ولهم تركت الأبيض والأحمر والأصفر والأشقر والسرير والمنبر والملك إلى المحشر، وأنى لا يكون ذلك كذلك وهم منار الله في الأرض ونجومه في السماء؟



ففرح معاوية وظن أنّ كلامه يشتمل على قريش كلها، فقال: صدقت يا ابن صوحان! إنّ ذلك لكذلك.

فعرف صعصعة ما أراد، فقال: ليس لك ولا لقومك في ذلك إصدار ولا إيراد، بعدتم عن أنف المرعى، وعلوتم عن عذب الماء.

قال: فلم ذلك ويلك يا ابن صوحان؟ قال: الويل لأهل النار، ذلك لبني هاشم، قال: قم، فأخرجوه.

فقال صعصعة: الصدق ينبئ عنك لا الوعيد، من أراد المشاجرة قبل المحاورة.

فقال معاوية: لشيء ما سوده قومه، وددت والله! إني من صلبه. ثم التفت إلى بني أمية، فقال: هكذا فلتكن الرجال. \

ويظهر لي أنَّ صعصعة لم يحمل كتاباً إلى معاوية في الشام غير هذا، ولا أدري، فقد ذكروا أكثر من لقاء له مع معاوية، وجرى فيها جدال بينهما، وفيه ذكر لكتاب معه من عليٍّ عليه السلام، اللهم إلا أن يكون صعصعة قد تأخر أياماً في الشام، ينتظر جواباً من معاوية، وخلالها عُقدت جلسات يريد من ورائها معاوية الثناء على نفسه وقومه، وإظهار قدراته وما يملكه من أموال وسلطة، دون أن تخلو من تهديد وتخويف لصعصعة، كجزء من حرب إعلامية، فلعل صعصعة يحملها إلى على على النفية والمعنوية عليهم.

ومن هذه اللقاآت، أنَّ معاوية قال يوماً وعنده صعصعة، وكان قدم عليه بكتاب عليًّ النَّلاِ، وعنده وجوه الناس: الأرض لله، وأنا خليفة الله، فما آخذ من مال الله فهو لى، وما تركت منه كان جائزاً لى.

فقال صعصعة:

١. مروج الذهب، للمسعودي ٣: ٣٧ ـ ٣٨.

\_\_\_



# تمنيك نفسك ما لا يكو، فن جهلاً معاوي لا تأثم

فقال معاوية: يا صعصعة! تعلمت الكلام؟!

قال: العلم بالتعلم، ومن لا يعلم يجهل.

قال معاوية: ما أحوجك إلى أن أذيقك وبال أمرك.

قال: ليس ذلك بيدك، ذلك بيد الذي لا يؤخر نفساً إذا جاء أجلها.

قال: ومن يحول بيني وبينك؟

قال: الذي يحول بين المرء وقلبه.

قال معاوية: اتسع بطنُّك للكلام كما اتسع بطنُ البعير للشعير.

قال: اتسع بطن من لا يشبع، ودعا عليه من لا يجمع.

وفي خبر يحمل كلاماً آخر، قال معاوية يوماً لجلسائه: الأرض لله وأنا خليفته، فما أخذت فلي حلال، وما تركت للناس فلي عليهم فيه مِنّة. فقال صعصعة: ما أنت وأقصى الأمّة فيه إلاّ سواء، ولكن من ملك استأثر. فغضب معاوية وقال: لقد همت ...

قال صعصعة: ما كلّ مَن هم فعل.

قال: ومَن يحول بيني وبين ذلك؟

قال: الذي يحول بين المرء وقلبه!

وهذه هي سياسة معاوية ومنهجه في السلطة والأموال، واستئثاره بها، ولم يُخفِ ذلك، يصرح بها غير آبه ولا مكترث، فقد خطب يوماً، فقال: إنّ الله تعالى يقول: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنزَّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ.

فعلامَ تلومونني إذا قصّرت في إعطائكم؟

فتصدى له الأحنف بن قيس قائلاً: إنّا والله ما نلومك على ما في خزائن الله،



ولكن على ما أنزله لنا من خزائنه، فجعلته أنت في خزائنك وحلت بيننا وبينه! `

وهكذا هي إجابات صعصعة وردوده على معاوية، كانت جريئة، وكانت مسكتة، ومحرجة لمعاوية ولغيره كما ذكرنا، وسنذكر أمثلةً أخرى منها.

المهم أنَّ صعصعة عاد من الشام، دون أن يجد استجابة من معاوية، ولم تنفع أي خطوة لحقن الدم المسلم، ورجوع معاوية عما يبغي، فكانت فصول حرب لا بدَّ منها ضدَّ من بغى وتجبر، وكان صعصعة فيها صاحب دور كبير عن علم وبصيرة، ولعلّه راح يستعجله، وهو القائل:... و كيف نتأتى بالقاسية قلوبهم، القليل في الإسلام حقّهم، أعوان الظلم والعدوان، وليسوا من المهاجرين والأنصار، ولا من التابعين بإحسان.

### والتقى الجمعان:

جمع المؤمنين، وجمع البغاة، الأول كان بحدود ثمانين ألف مقاتل، فيما الشاني قارب جمعهم ١٢٠ ألف مقاتل؛ على تراب صفين، موقع جغرافي على ضفاف نهر الفرات، في بلدة الرّقة السورية، قريباً من الحدود العراقية، وقعت معركة كبرى بينهما، دامت ثلاثة أيام؛ ذهب ضحيتها آلاف من الطرفين، وقد سبقتها مناوشات ومبارزات طيلة ثلاثة أشهر، رافقتها محاولات للإصلاح وحقن الدماء، لم تثمر إلاّ عن قتال مرير ومدمر، انتهى بالتحكيم.

ما إن وصل جيش الإمام عليِّ عليه السلام أرض صفين، حتى وجدوا جيش معاوية قد سبقهم إليها، صفوا على الشريعة الخيل والرجالة، وأجمعوا أن يمنعوا

١. مروج الذهب٣: ٤٠؛ التذكرة الحمدونية٧ :١٦٩، رقم ٨٠٣؛ كتاب نثر الدر٢: ١٩٥ــ١٩٦.

٢. كتاب الفتوح، لابن الأعثم ٢: ٤٤٥.



الماء عن غيرهم. فكانت أول مهمة قبل بداية القتال، يُكلف بها صعصعة بن صوحان، حين دعاه الإمام علي وقال له: ائت معاوية، فقل: إنا سرنا مسيرنا هذا، وأنا أكره قتالكم قبل الإعذار إليكم، وإنك قد قدمت بخيلك فقاتلتنا قبل أن نقاتلك، وبدأتنا بالقتال، ونحن من رأينا الكف حتى ندعوك ونحتج عليك. وهذه أخرى قد فعلتموها، حتى حلتم بين الناس وبين الماء، فخل بينهم وبينه حتى ننظر فيما بيننا وبينكم، وفيما قدمنا له وقدمتم. وإن كان أحب إليك أن ندع ما جئنا له وندع الناس يقتتلون على الماء حتى يكون الغالب هو الشارب فعلنا.

فقال معاوية لأصحابه: ما ترون؟ قال الوليد بن عقبة: امنعهم الماء كما منعوه ابن عفان حصروه أربعين يوماً يمنعونه برد الماء ولين الطعام، اقتلهم عطشاً قتلهم الله! قال عمرو: خل بين القوم وبين الماء، فإنهم لن يعطشوا وأنت ريان، ولكن لغير الماء فانظر فيما بينك وبينهم. فأعاد الوليد مقالته، وقال عبدالله ابن أبي سرح، وهو أخو عثمان من الرضاعة: امنعهم الماء إلى الليل، فإنهم إن لم يقدروا عليه رجعوا، وكان رجوعهم هزيتهم. امنعهم الماء منعهم الله يوم القيامة.

فقال صعصعة بن صوحان: إنما يمنعه الله يوم القيامة الكفرة الفجرة شربة الخمر، ضربك وضرب هذا الفاسق؛ يعني الوليد بن عقبة \_ فتواثبوا إليه يشتمونه ويتهددونه.

فقال معاوية: كفوا عن الرجل فإنه رسول...

يقول عبد الله بن عوف بن الأحمر، وهو الذي روى هذا الحادث، أنَّ صعصعة رجع إلينا فحدثنا بما قال معاوية، وما كان منه وما ردّ عليه، فقلنا: وما ردّ عليك معاوية؟ قال: لما أردت الانصراف من عنده، قلت: ما تردَّ عليَّ؟ قال: سيأتيكم رأيي.

قال: فوالله ما راعنا إلاّ تسوية الرجال والخيل والصفوف، فأرسل إلى أبي



الأعور: امنعهم الماء.

فازدلفنا والله إليهم، فارتمينا واطّعنا بالرماح، واضطربنا بالسيوف، فطال ذلك بيننا وبينهم، فضاربناهم فصار الماء في أيدينا، فقلنا: والله لا نسقيهم.

واستعد الجمعان لفصول المعركة، فعقدت الألوية، وأمّرت الأُمراء، وكتّبت الكتائب،... فكان صعصعة بن صوحان على عبد القيس الكوفة، فيما على عبد القيس البصرة عمرو بن حنظلة.

وإضافةً إلى كون صعصعة شغله القتال المرير في صفين، فكان فيها كعادته مقاتلاً صبوراً، فقد كان يعدُّ من رواتها، ومما رواه عن مبارزات علي التيالية؛ أن علي بن أبي طالب التيالية صاف أهل الشام، حتى برز رجل من حمير من آل ذي يزن، اسمه كُريب بن الصباح، ليس في أهل الشام يومئذ رجل أشهر شدة بالبأس منه.

ثم نادى: من يبارز؟ فبرز إليه المرتفع بن الوضاح الزبيدي، فقتل المرتفع.

ثم نادى: من يبارز؟ فبرز إليه الحارث بن الجلاح فقتل؟ ثم نادى: من يبارز؟ فبرز إليه عائذ بن مسروق الهمداني، فقتل عائذاً، ثم رمى بأجسادهم بعضها فوق بعض، ثم قام عليها بغياً واعتداءً.

ثم نادى هل بقي من مبارز؟ فبرز إليه علي الله على الله على الداه: «ويحك يا كُريب، إني أحذرك [الله وبأسه ونقمته]، وأدعوك إلى سنة الله وسنة رسوله، ويحك لا يُدخلنك ابن أكلة الأكباد النار».

١. كتاب وقعة صفين، لنصر بن مزاحم المنقري المتوفى سنة ٢١٢هـ تحقيق و شـرح: عبـد السـلام
 محمد هارون: ١٦٢.



فكان جوابه أن قال: ما أكثر ما قد سمعنا هذه المقالة منك، فـ لا حاجــة لنــا فيها. أقدم إذا شئت. من يشترى سيفي وهذا أثره؟

فقال على «لا حول ولا قوة إلاّ بالله. ثم مشى إليه، فلم يمهله أن ضربه ضربةً خرَّ منها قتيلاً يتشحط في دمه.

ثم نادى: من يبارز؟ فبرز إليه الحارث بن وداعة الحميري، فقتل الحارث.

ثم نادى: من يبارز؟ فبرز إليه المطاع بن المطلب القين ، فقتل مطاعاً.

ثم نادى: من يبرز؟ فلم يبرز إليه أحد.

ثم إن عليًّا نادى: يا معشر المسلمين،

﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَـنِ اعْتَـدَى عَلَـيْكُمْ فَاعْتَـدُواْ عَلَيْهِ جِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾. \

ويحك يا معاوية هلم إليَّ، فبارزني، ولا يُقتلَنَّ الناس فيما بيننا».

فقال عمرو: اغتَنِمه مُنتَهزاً، قد قتل ثلاثة من أبطال العرب، وإني أطمع أن يُظفرك الله به.

فقال معاوية: ويحك يا عمرو، والله إن تُريد إلاّ أن أقتـل، فتصـيب الخلافـة بعدي، اذهب إليك، فليس مثلى يُخدع...! أ

وهو الذي روى خطبة الأشعث بن قيس الكندي ليلة الهرير في أصحابه من كندة... وقصة رفع المصاحف... وموقف كبار أصحاب الإمام عليه السلام وأقوال بعضهم: عدى بن حاتم والأشتر النخعى وعمرو بن الحمق... تجدها في كتاب وقعة

١. البقرة : ١٩٤.

كتاب وقعة صفين، لنصر بن مزاحم المنقري المتوفى سنة٢١٢هـ تحقيق و شـرح: عبـد السـلام
 محمد هارون: ٣١٥\_ ٣١٦.



صفين لنصر بن مزاحم: ٤٨٤\_٤٨٤.

وكان المارقون... وكانت معركة النهروان

الخوارج مرقوا من الدين كما يمرق السهم من الرمية، بدأوا فتنتهم في معركة صفين، واتسعت بعد أن عاد الإمام عليه السلام إلى الكوفة من معركة صفين، فطال جدالهم له قرابة ستة أشهر، وتكاثر عددهم، وتجمعوا في حروراء بقيادة أبن الكواء... فأرسل الإمام عليه السلام أكثر من وفد، لعلهم يرجعون، وكان صعصعة بن صوحان في الوفد مع عبد الله بن عباس، وزياد بن النضر الحارثي، فناشدوهم الطاعة وترك العناد، فأبوا عليهم ذلك. وتكررت خطوة الإصلاح هذه فأرسل لهم كلاً من عبد الله ابن عباس وصعصعة بن صوحان.

فَقَالَ لَهُمْ صَعْصَعَةُ: أَذَكِّرُكُمُ اللهَ أَنْ تَجْعَلُوا فِتْنَةَ الْعَامِ مَخَافَةَ فِتْنَةِ عَامٍ قَابلٍ. فَقَالَ ابْنُ الْكُوَّاءِ: أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ إِنِّي دَعَوْتُكُمْ إِلَى هَذَا الأَمْرِ؟ فَقَالُهِ ا: يَلَى.

فَقَالَ: فَإِنِّي أُوَّلُ مَنْ أَطَاعَ هَذَا الرَّجُلَ فَإِنَّهُ وَاعِظٌ شَفِيقٌ. فَخَرَجَ مَعَهُ مِنْهُمْ نَحْوُ مِنْ خَمْسَةِ نَحْوُ مِنْ خَمْسَةِ مَنْهُمْ نَحْوُ مِنْ خَمْسَةِ الْآكُوهُمْ حَتَّى يَأْخُذُوا، ويَسْفِكُوا دَماً حَرَاماً. فَفَعَلَ ذَلكَ. الْأَيْ رَجُلٍ، فَقَالَ عَلِيُّ الرَّيْلِا: اتْرُكُوهُمْ حَتَّى يَأْخُذُوا، ويَسْفِكُوا دَماً حَرَاماً. فَفَعَلَ ذَلكَ. اللهَ مَا اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وفي خبر آخر أنَّ صعصعة قال: يا أمير المؤمنين، إئذن لي في كلام القوم. قال: نعم، ما لم تبسط يداً.

فنادى صعصعة ابن الكواء فخرج إليه، فقال: أنشدكم الله يا معشر الخارجين

١. أنساب الأشراف، للبلاذري، رقم الحديث: ١٠١٠، أمْرُ الْحَكَمَيْنِ وَمَا كَانَ مِنْهُمَا.

\_\_\_



أن لا تكونوا عاراً على من يغزو لغيره، وأن لا تخرجوا بأرض تُسمّوا بها بعد اليوم، ولا تستعجلوا ضلال العام خشية ضلال عام قابل.

فقال له ابن الكواء: إنَّ صاحبك لقينا بأمرِ، قولك فيه صغير فأمسك. ا

ولما لم تؤدِ هذه المساعي لدرإ فتنة الخوارج ومروقهم، وبعد اعتدائهم، حين احتلوا منطقة النهروان الواقعة على بعد ما يقارب ٣٥ كم من بغداد، وسفكهم الدم الحرام، بقتلهم واليها من قبل الإمام علي مليلا؛ عبد الله بن خباب مع زوجته، وكذا قتلهم الصحابي الجليل الحارث بن مرة، المرسل من قبل الإمام اليلا ليستطلع الأمر...، توجه إليهم الإمام اليلا بجنده وأتباعه، فأفشل مشروعهم، ووأد فتنتهم، في معركة سميت معركة أو النهروان، وكان لصعصعة كما لأصحاب رسول الله عليلا والنهروان، وكان لصعصعة كما لأصحاب رسول الله عليلا النهري، أنه قال: أخبرني رجل من الأزد، قال: نظرت إلى أبي أبوب الأنصاري، في يوم النهروان، وقد علا عبد الله بن وهب الراسي، فضربه ضربة على كتفه، فأبان يده، وقال: بُو بها إلى الناريا مارق، فقال عبد الله: ستعلم أينا أولى بها صلياً، قال: وأبيك إني لأعلم؟

إذ أقبل صعصعة بن صوحان فوقف، وقال: أولى بها والله صِليّاً من ضلّ في الدنيا عميّاً، وصار إلى الآخرة شقيّاً، أبعدك الله! وأنزحك! أما والله: لقد أنذرتُك هذه الصرعة بالأمس، فأبيت إلا نكوصاً على عقبيك، فذق يا مارق وبال أمرك، وشرك أبا أيوب في قتله: ضربه ضربة بالسيف أبان بها رجله، وأدركه بأخرى في بطنه، وقال: لقد صرت إلى نار لا تُطفأ، ولا يبوخ سعيرها،... وانتهت فصول هذه المعركة، التي استأصلتهم إلا قليلاً منهم. وفي ختامها قال الإمام المُناهم إلا قليلاً منهم. وفي ختامها قال الإمام المناهم إلا قليلاً منهم.

١. انظر العقد الفريد، لابن عبد ربه الأندلسي ٢: ١١٩.



الأنصاري وصعصعة بن صوحان): اطلبا لي ذا الثدية، فطلب فلم يوجد، فرجعا إليه وقالا: ما أصبنا شيئاً.

فقال: والله لقد قتل في يومه هذا، وما كذبني رسول الله عَلَيْمِاللهُ ولا كذبت عليـه، قوموا بجمعكم فاطلبوه.

فقامت جماعة من أصحابه، فتفرقوا في القتلى، فأصابوه في دهاس من الأرض، فوقه زهاء مائة قتيل، فأخرجوه يجرّ برجله، ثم أتى به على مائة قتيل، فأخرجوه الشهدوا أنه ذو الثدية. \

### كان شاعراً

وبليغاً، وكان ذا رأي سديد، وقول حكيم، وكان عالماً بأخبار العرب، وكان شديداً في الحقّ، عاملاً به، لقد عرف عن صعصعة بحسن بلاغته وبشعره وبخطابته، حتى أنَّ أبن عباس حبر الأمّة إذا ما أراد أن يستمع إلى البلاغة والحكم وسداد الرأي وما عفا من أخبار العرب يجالس صعصعة ويسائله ويرتوي من فيض نبعه... ولقد اختاره وفد المصريين لرئاسة جماعة منهم عند دخولهم على الخليفة عثمان لطلب الإصلاح... ولصعصعة شعر جميل يرثي به الإمام عليّاً عليه السلام، فيقول:

هل خبر القبر سائليه أم قر عيناً بزائريه أم هل تراه أحاط علماً بالجسد المستكين فيه لو علم القبر من يواري تاه على كل من يليه ياموت ماذا أردت منى حققت ما كنت أتقيه

١. انظر مروج الذهب، للمسعودي ١ : ٣٢٢؛ به أبو أيوب وصعصعة.

.

ياموت لو تقبل افتداء لكنت بالروح افتديه دهر رماني بفقد إلفي أذمُّ دهري وأشتكيه

وهناك مرثية أخرى وهناك مرثية أخرى أبياتها، مع اختلاف بسيط، سنة ٢١٣هـ يرثي علي بر الشاملة، كتاب الأمالي للزج إلى مَن لي بأنسك يا أخيّا وهناك مرثية أخرى في الإمام التَّالِي، نسبت إليه، وقد وجدت عدداً من أبياتها، مع اختلاف بسيط، نسبت إلى الشاعر المعروف أبي العتاهية، المتوفى في بغداد سنة ٢١٣هـ. يرثي علي بن ثابت وكان مؤاخياً له... جاء هذا في الموسوعة الشاملة، كتاب الأمالي للزجاجي مصدر الكتاب: موقع الوراق.

ومن لى أن أبثَّك ما لديًّا

طوتك خطوب دهر قد توالى

لذاك خطوبه نشراً وطيّاً

فلو نشرت قواك لى المنايا

شكوت إليك ما صنعت إليّا

بكيتك يا على بدمع عيني

فلم يُغن البكاء عليك شيّا

كفي حزناً بقتلك ثـم إني

نفضت تراب قبرك من يديا

وكانت في حياتك لي عظاتً

وأنت اليوم أوعظ منك حيّا



### فيا أسفاً عليك وطول شقوتي

# ألا لو إن ذلك ردّ شيــًا. ا

#### مواقف أخرى:

وإن توقف القتال في صفين، إلا أن جهاد الكلمة لم يتوقف، فقد راح صعصعة يواصل جهاده هذا، ومنهجه الذي اختطّه لنفسه منذ أن آمن برسالة السماء، ثابتاً عليه حتى يلقى مقعد صدق عند مليك مقتدر، وله في منهجه هذا أن منحه الله تعالى قدرات عجيبة؛ فقد كان جوابه حاضراً ولفظه نادراً وإشارته جميلة، وحكمته بالغة، وقد أحسن المدائني حين قال: أحسن الجواب ما كان حاضراً مع إصابة المعنى، وإيجاز اللفظ، وبلوغ الحجة!

وأما المسعودي فيقول عنه: ولصعصعة بن صوحان أخبار حسان، وكـــلام في نهاية البلاغة والفصاحة والإيضاح عن المعاني، على إيجاز واختصار. أ

وهو ما امتازت به حوارات صعصعة واحتجاجاته الكثيرة، والتي واجهت معاوية، الذي استعمل أي وسيلة لتقوية إمارته، يوم كان أميراً على الشام، ولتقوية خلافته يوم صار خليفة على المسلمين، ومن وسائله التفاخر، فكان يعقد الجالس للمفاخرة، ومما كان يقوله في بعضها:

قد عرفت قريش أنّ أبا سفيان كان أكرمها وابن أكرمها إلاّ ما جعل الله لنبيه عَيْمُولُهُ فإنه انتخبه وأكرمه، وإني لأظنّ أبا سفيان لو ولد الناس كلّهم لم يلد إلاّ حازماً. يقول هذا وهو ما زال أميراً.

١. انظر كتاب المناقب، لابن شهر أشوب٢: ٨٦-٨٣؛ وكتاب البحار ٤٢ : ٢٤٢.

٢. مروج الذهب، للمسعودي ١: ٣٦٧؛ من أخبار صعصعة.



يقول السيد العسكري: أرأيت مفاخرة أبعد من هذه في التيه! يرى أنّ أباه لو ولد الناس كلّهم لم يلد إلاّ حازماً، وإن أباه كان أكرمها وابن أكرمها لولا نبوة النبيّ! كان هذا حدّ مفاخرته في أيام إمارته؟!

أما في عصر خلافته، فقد كان حدود مفاخرته أبعد مدًى من هذه وأشد فقد اجتمعت لديه يومذاك إلى داعي المفاخرة دواع أخرى، كانت في حسابه أهم من دواعي التغني بأمجاد القبيلة، فإنه قد أصبح ملكا يبذل قصارى جهده في تثبيت ملكه وترسيخ أساسه، وكيف يتم له ذلك، وفي المسلمين من يقول له في وجهه مقال صعصعة بن صوحان العبدي: ولقد كنت أنت وأبوك في العير والنفير ممن أجلب على رسول الله على الله على أنت طليق وابن طليق أطلقكما رسول الله على الخلافة لطلب ؟

# أيّ الخلفاء رأيتموني؟

حبس معاوية صعصعة بن صوحان العبدي وعبد الله بـن الكـواء اليشـكري ورجالاً من أصحاب علي ما الله على معاوية يوماً، فقال: نشدتكم بالله! إلا ما قلتم حقاً وصدقاً، أي الخلفاء رأيتموني؟

فقال: ابن الكواء: لولا أنك عزمت علينا ما قلنا، لأنك جبار عنيد، لا تراقب الله في قتل الأخيار، ولكنا نقول: إنك ما علمنا واسع الدنيا ضيق الآخرة، قريب الثرى بعيد المرعى، تجعل الظلمات نوراً والنور ظلمات!

فقال معاوية: إنَّ الله أكرم هذا الأمر بأهل الشام الذابين عن بيضته التاركين لمحارمه، ولم يكونوا كأمثال أهل العراق المنتهكين لمحارم الله والمحلين ما حرم الله

١. انظر كتاب أحاديث أمِّ المؤمنين عائشة، للسيد مرتضى العسكري ١: ٣٦٦، دواعي وضع الحديث. بتصرف.



والمحرمين ما أحل الله...

فتكلم صعصعة وقال:

تكلمت يا ابن أبي سفيان فأبلغت، ولم تقصر عما أردت، وليس الأمر على ما ذكرت، أنى يكون الخليفة من ملك الناس قهراً، ودانهم كبراً، واستولى بأسباب الباطل كذباً ومكراً؟ أما والله! ما لك في يوم بدر مضرب ولا مرمى، وما كنت فيه إلا كما قال القائل: «لاحلي ولا سيري»، ولقد كنت أنت وأبوك في العير والنفير ممن أجلب على رسول الله عَلَيْ الله وإنما أنت طليق ابن طليق، أطلقكما رسول الله عَلَيْ الله في العير والنفير عمن تصلح الخلافة لطليق؟!

فقال معاوية: لولا أني أرجع إلى قول أبي طالب حيث يقول:

قابلت جهلهم حلماً ومغفرة

والعفو عن قدرة ضرب من الكرم

لقتلتكم!

مَن البررة والفسقة؟

في لقاء نوجزه، قال معاوية يا ابن صوحان! أنت ذو معرفة بالعرب وبحالها، فأخبرني عن أهل البصرة؟

وإياك والحمل على قوم لقوم! قال: البصرة واسطة العرب، ومنتهى الشرف والسؤدد....

قال: فأخبرني عن أهل الكوفة؟ قال: قبة الإسلام، وذروة الكلام ....

قال: فأخبرني عن أهل الحجاز؟ قال: أسرع الناس إلى فتنة، وأضعفهم عنها وأقلهم غناء فيها، غير أن هم ثباتاً في الدين وتمسكاً بعروة اليقين، يتبعون الأئمة الأبرار، ويخلعون الفسقة الفجار.

فقال معاوية: من البررة والفسقة؟



فقال: يا ابن أبي سفيان! ترك الخداع من كشف القناع، علي وأصحابه من الأئمة الأبرار، وأنت وأصحابك من أولئك!

وهكذا راح معاوية يسأله، وصعصعة يجيب حتى أمسك معاوية.

فقال له صعصعة: سل يا معاوية! وإلاّ أخبرتك بما تحيد عنه.

قال: وما ذاك يا ابن صوحان؟!

قال: أهل الشام.

قال: فأخبرني عنهم؟ قال: أطوع الناس لمخلوق، وأعصاهم للخلق، عصاة الجبار، وخلفة الأشرار، فعليهم الدمار، ولهم سوء الدار!

فقال معاوية: والله يا ابن صوحان! إنك لحامل مديتك منذ أزمان، إلا أن حلم ابن أبي سفيان يرد عنك. فقال صعصعة: بل أمر الله وقدرته، إن أمر الله كان قدراً مقدوراً!

# وإنك لمارج من نار:

ودخل صعصعة بن صوحان على معاوية ومعه عمرو بن العاص جالس على سريره، فقال: وسع له على ترابيّة فيه! فقال صعصعة: إني والله لترابي، منه خلقت، وإليه أعود، ومنه أبعث؛ وإنك لمارج من نار!

وقال سفيان بن عيينة: تكلم صعصعة عند معاوية فعرق، فقال معاوية: بهرك القول! فقال صعصعة: «إنَّ الجياد نضّاحة بالماء». \

#### اللعن:

لم يعد معاوية إلى ضغائنه الأولى، فهي لم تغادره أو يغادرها، فكانـت تظهـر

١. العقد الفريد٥ : ١١٥؛ ونثر الدر للآبي١: ٤٣٩؛ البيان والتبيين١: ١٢٧.



على لسانه، بعد أن لم يطق عليها صبراً، حتى يشفي قلبه من عليًّ! فكان لعنه منهجه، الذي أقسم أن لا يتركه، حين طُلب منه ذلك، قائلاً: «لاوالله حتى يربو عليه الصغير و يهرم عليه الكبير ولايذكر له ذاكر فضلاً». فكان يأمر به من بقبضته من أتباع عليًّ ومحبيه، فأمر صعصعة بن صوحان: اصعد المنبر فالعن عليّاً، فامتنع من ذلك، وقال: أو تعفيني؟ قال: لا.

فصعد المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: معاشر الناس، إنَّ معاوية أمرني أن ألعن عليّاً، فالعنوه لعنه الله!

وكان معاوية ملتفتاً لهذه الطريقة في اللعن؛ ففي بعض المصادر كان يقول :لا والله ما عنيت غيري... ما عني غيري، أخرجوه...\

#### ابن عباس وصعصعة:

سبق وقد ذكرنا قول المسعودي: «ولصعصعة بن صوحان أخبار حسان، وكلام في نهاية البلاغة والفصاحة والإيضاح عن المعاني، على إيجاز واختصار». قول افتتح به كلامه عن أسئلة ابن عباس لصعصعة، وإعجابه بما قدمه من إجابات جميلة ورائعة.

يقول: ومن ذلك خبره مع عبد الله بن العباس، وهو ما حدث به المدائني، عن زيد بن طليح الذهلي الشيباني، قال: أخبرني أبي، عن مصقلة بن هبَيْرَة الشيباني، قال: سمعت صعصعة بن صوحان وقد سأله ابن عباس: ما السؤدد فيكم؟

فقال: إطعام الطعام، ولين الكلام، وبذل النّوال، وكف المرء نفسه عن السؤال،

\_\_\_\_

العقد الفريد، لابن عبد البر١: ٢٤٤؛ ومثله في معجم رجال الحديث تحت الرقم:٥٩٢٣؛ رجال
 الكشى: ٥٦، رقم ١٩.

والتودد للصغير والكبير، وأن يكون الناس عندك شَرَعاً.

قال: فما المروءة؟

قال: أخوان اجتمعا، فإن لقيا قهراً حارسهما قليل، وصاحبهما جليل،

يحتاجان إلى صيانة مع نزاهة وديانة.

قال: فهل تحفظ في ذلك شعراً؟

قال: نعم، أما سمعت قول مرة بن ذُهْل ابن شيبان حيث يقول:

إنَّ السيادة والمروءة عُلِّقًا

حيث السماء من السِّمَاكِ الأعزل

وإذا تقابل مُجْريَان لغاية

عثر الهجين وأسلمته الأرجل

ويَجِي الصريحُ مع العتاق معوداً

قرب الجياد فلم يجئه الأفكل.

فقال له ابن عباس: لو أنّ رجلاً ضرب آباط إبله مشرقاً ومغرباً لفائدة هذه الأبيات ما عنفته، إنا منك يا ابن صوحان لعلى علم وحكم واستنباط ما قد عفا من أخبار العرب.

## فمن الحكيم فيكم؟

قال: مَنْ ملك غضبه فلم يعجل، وسعي إليه بحق أو باطل فلم يقبل، ووجد قاتل أبيه وأخيه فصفح ولم يقتل، ذلك الحكيم يا ابن عباس، قال: فهل تجد ذلك فيكم كثيراً. قال: ولا قليلاً، وإنما وصفت لك أقواماً لا تجدهم إلا خاشعين راهبين لله مريدين ينيلون ولا ينالون، فأما الآخرون فإنهم سبق جهلهم حلمهم، ولا يبالي



أحدهم إذا ظفر ببغيته حين الحفيظة ما كان بعد أن يدرك زعمه يقضي بغيته، ولو وتره أبوه لقتل أباه، أو أخوه لقتل أخاه، أما سمعت إلى قول زبان بن عمرو بن زبان، وذلك أن عمراً أباه قتله مالك بن كومة، فأقام زبان زماناً، ثم غزا مالكاً، فأتاه في مائتي فارس صباحاً وهو في أربعين بيتاً فقتله، وقتل أصحابه وقتل عمه فيمن قتل، ويقال: بل كان أخاه، وذلك أنه كان جاورهم، فقيل لزبان في ذلك: قتلت صاحبنا، فقال:

فلو أمي ثَقَفْتُ بحيث كانوا

لبَل ثيامها علق صبيب

ولو كانت أمية أخت عمرو

بهذا الماء ظلَّ لها نحيب

شهرت السيف في الأدنين مني

ولم تعطف أواصِرَنَا قلوب

فقال له ابن عباس: فمن الفارس فيكم؟ حُد لي حداً أسمعه منك فإنك تضع الأشياء مواضعها يا ابن صوحان، قال: الفارس من قصر أجله في نفسه، وضغم على أمله بضرسه، وكانت الحرب أهون عليه من أمسه، ذلك الفارس إذا وقدت الحروب، والشدت بالأنفس الكروب، وتداعوا للنزال، وتزاحفوا للقتل، وتخالسوا المهج، واقتحموا بالسيوف اللجج، قال: أحسنت والله يا ابن صوحان، إنك لسليل أقوام كرام خطباء فصحاء، ما ورثت هذا من كَلاَلة، زدني قال: نعم، الفارس كثير الحذر، مدير النظر، يلتفت بقلبه، ولا يدير خرزات صلبه، قال: أحسنت والله يا ابن صوحان الوصية، فهل في مثل هذه الصفة من شعر؟ قال: نعم، لزهير بن جَناب



الكلبي يرثى ابنه عمراً حيث يقول:

فارس تكلأ الصحابة منه ﴿ بحسام يمرُ مرّ الحريق لاتراه لدى الوغى في مجال ﴿ يغفل الطرف، لا، ولافي مضيق من يراه يَخَلْه في الحرب يوماً ﴿ أنه أخرق مضل الطريق

في أبيات، فقال له ابن عباس: فأين أخواك منك يا ابن صوحان؟ صِفْهُمَا لأعرف وزنكم. قال: أما زيد فكما قال أخو غَنيّ:

فتى لا يبالي أن يكون بوجهه ﴿ إذا سد خلاَّتِ الكرام شُحُوبُ إذا ما ترا آه الرجال تحفظوا ﴿ فلم ينطقوا العوراء وهو قريب حليف الندى يدعو الندى فيجيبه ﴿ إليه، ويدعوه الندى فيجيب يبيت الندى يا أم عمرو ضَجِيعه ﴿ إذا لم يكن في المنقيات حلوب كأن بيوت الحي مالم يكن بها ﴿ بَسَابِسُ مايلفى بهن عَرِيبُ

في أبيات، كان والله يا ابن عباس عظيم المروءة، شريف الأخوة، جليل الخطر، بعيد الأثر، كميش العروة، أليف البدوة، سليم جوانح الصدر، قليل وساوس الدهر، ذاكراً الله طرفي النهار و زُلُفاً من الليل، الجوع والشبع عنده سيان، لا ينافس في الدنيا، وأقل أصحابه من يُنَافس فيها، يطيل السكوت، ويحفظ الكلام، وإن نطق نطق بعقام، يهرب منه الدُّعَّار الأشرار، ويألفه الأحرار الأخيار.

فقال ابن عباس: ماظنك برجل من أهل الجنة، رحم الله زيداً، فأين كان عبد الله منه. قال: كان عبد الله سيداً شجاعاً، مألفاً مطاعاً، خيره وساع، وشره دفاع، قُلْبي النحيزة، أحوذي الغريزة، لا ينهنهه منهنة عما أراده، ولا يركب من الأمر إلا عتاده،



سماع عدي، وباذل قرى، صعب المَقَادة، جَزُل الرفادة، أخو إخوان، وفتى فتيان، وهو كما قال البرجمي عامر بن سنان:

سِمَامُ عدى، بالنبليقتلمنرمي

بالسيف والرمح الرُّدَيْنيِّ مشغب

بفعل الندى والمكرمات مجرب

مهيب مفيد للنوال مُعَوَّد

وفي أبيات، فقال له ابن عباس: أنت يا ابن صوحان باقر علم العرب ومن أخبار صعصعة ما حدث به أبو جعفر محمد بن حبيب الهاشمي، عن أبي الهيثم يزيد بن رجاء الغنوي، قال: أخبرني رجل من بني فزارة ثم من بني عدي، قال: وقف رجل من بني فزارة على صعصعة، فأسمعه كلاماً منه: بسطت لسانك يا ابن صوحان على الناس فتهيبوك، أما لئن شِئْتَ لأكونن لك لصاقاً، فلا تنطق إلا حددث لسانك بأذْرب من ظُبَة السيف، بعضب قوي، ولسان علي، ثم لا يكون لك في ذلك حل ولا ترحال.

فقال صعصعة: لو أجد غرضاً منك لرميت، بل أرى شبحاً ولا أرى مثالاً، إلا مسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً، أما لو كنت كفؤا لرميت حصائلك بأذرب من ذلك السنان، ولرشقتك بنبال تردعك عن النضال، ولخطمتك بخطام يخزم منك موضع الزمام، فاتصل الكلام بابن عباس فاستضحك من الفزاري، وقال: أما لو كلف أخو فزارة نَفْسَه نقل الصخور من جبال شمام إلى الهضام، لكان أهون عليه من منازعة أخي عبد القيس، خاب أبوه، ما أجهله!! يستجهل أخا عبد القيس، وقواه المريرة، ثم قتل:



## صُبّت عليك ولم تنصب من أمَم \* إن الشقاء على الأشْقَيْنَ مصبوب. ا

# الخوارج مرّةً أخرى:

كما قدر لمن بقي من مريدي الإمام عليه السلام وشيعته أن يعيشوا في ظلل تسلط معاوية، وواليه في الكوفة المغيرة بن شعبة، قدر لهم الثبات على ولائهم لنهج الإمام عليه السلام وسيرته، وعدم نسيان ما حصل له من آلام ومتاعب خلقها هؤلاء له ومن هم على شاكلتهم؛ الناكثون والمارقون... وراحوا يتابعون بحرص وحذر الأوضاع وما يحدث في الساحة... ولم يُبعدوا أنفسهم عن التفاعل مع الأمّة والتصدي لما تتعرض لها من أخطار بمواقف جريئة وخطب واعية ومواجهات كلامية تلجم الأعداء وتحرجهم... ومن هذه الأخطار: الخوارج وأفكارهم القاتلة... لقد كان صعصة بن صوحان، كما كان غيره من أصحاب الإمام علي الميالية، ذوي بصيرة بهؤلاء المارقين الخوارج، كما أنهم لم ينسوا أنَّ هؤلاء الخوارج هم السبب فيما حصل في معركة صفين وقفاً للقتال وقبولاً للتحكيم، وإكراهاً للإمام علي الإمام الميالية في معركة صفين واقلابهم عليه، وتكفيرهم له، وتمزيقهم جيش الإمام الميالية وتضعيف الأمّة... وهو ما جاء على لسان صعصعة واضحًا صريحاً: «ولا قومَ أعدى إمامَنا، واستحلوا دماءنا، وشهدوا علينا بالكفر».

ويبدو أنَّ صعصعة كان يترقب أن يتحركوا يوماً ما، وفعلاً لما سمع أن بقاياهم الذين كانوا ارتُثُوا يوم النهر، قد اجتمعوا على الخروج، وكان هذا في سنة ثلاث وأربعين، في أيام المغيرة بن شعبة والى معاوية بن أبي سفيان على الكوفة... وقف

١. مروج الذهب، للمسعودي ١: ٣٦٩.



صعصعة خطيباً في أهل الكوفة، وبالذات في قومه عبد القيس، مبيّناً ما وقعت بـ ه الأمّة من اختلاف بعد وفاة رسول الله عَلَيْ في وبعد البيعة بالخلافة للإمام علي على التيلان... ثمّ راح يبين خطورة الخوارج، ويدعو الناس إلى عدم إيوائهم...

كما ذكر ذلك «ابن مخنف،... عن مرة بن النعمان، قال: قام فينا صعصعة بن صوحان... فقال: قولاً حسناً، ونحن يومئذ كثير أشرافنا، حسن عددنا، قال: فقام فينا بعد ما صلَّى العصر، فقال: يا معشر عباد الله، إن الله \_ وله الحمــد كـــثمراً \_ لـــا قسم الفضل بين المسلمين خصّكم منه بأحسن القسم، فأجبتم إلى دين الله الذي اختاره الله لنفسه، وارتضاه لملائكته ورسله، ثم أقمتم عليه حتى قبض الله رسوله عَلَيْهُ ثُم اختلف الناس بعده فثبتت طائفة، وارتدّت طائفة، وأدهنت طائفة، وتربّصت طائفة، فلزمتم دين الله إيمانًا به وبرسوله، وقاتلتم المرتدين حتى قام الدين، وأهلك الله الظالمين، فلم يزل الله يزيدكم بذلك خيراً في كلّ شيء، وعلى كلّ حال، حتى اختلفت الأمّة بينها، فقالت طائفة: نريد طلحة والزبير وعائشة، وقالت طائفة: نريد أهل المغرب، وقالت طائفة: نريد عبد الله بن وهب الراسي، راسب الأزد، وقلتم أنتم: لا نريد إلا أهل البيت الذين ابتدأنا الله من قِبَلهم بالكرامة، تسديداً من الله لكم وتوفيقاً، فلم تزالوا على الحقّ لازمين له، آخذين به، حتى أهلـك الله بكـم وبمن كان على مِثل هداكم ورأيكم الناكثين يـوم الجمـل، والمارقين يـوم النـهر \_ وسكت عن ذكر أهل الشأم؛ لأن السلطان كان حينئذ سلطانهم \_ ولا قومَ أعـدى لله ولكم ولأهل بيت نبيكم ولجماعة المسلمين من هذه المارقة الخاطئة، الذين فارقوا إمامَنا، واستحلوا دماءنا، وشهدوا علينا بالكفر؛ فإياكم أن تـؤووهم في دوركـم، أو تكتموا عليهم، فإنه ليس ينبغي لحي من أحياء العرب أن يكون أعدى لهذه المارقة منكم، وقد والله ذكر لي أن بعضهم في جانب من الحيى، وأنا باحثٌ عن ذلك وسائل، فإن كان حكى لى ذلك حقًّا، تقربتُ إلى الله تعالى بدمائهم، فإنَّ دماءهم حلال. ثم



قال: يا معشر عبد القيس، إن ولاتنا هؤلاء هم أعرف شيء بكم وبرأيكم، فلا تجعلوا لهم عليكم سبيلاً، فإنهم أسرع شيء إليكم وإلى أمثالكم. ثم تنحى فجلس.

فكل قومه قال: لعنهم الله! وقال: برىء الله منهم، فلا والله فلا نؤويهم، ولـئن علمنا بمكانهم لنطلعنك عليهم».

ولأنّ شيعة علي علي الكوفة؛ تحركاتهم ويتربصون بهم، وهو أمر يعرفه الجميع ومنهم المغيرة بن شعبة والي الكوفة؛ تحركاتهم ويتربصون بهم، وهو أمر يعرفه الجميع ومنهم المغيرة بن شعبة والي الكوفة؛ الذي ما إن بلغه أنّ الخوارج خارجة عليه، حتى دعا جمعاً من أصحاب الإمام علي علي علي الخيرة بن شعبة نفسه \_ أكثر معرفة بهولاء الخوارج، أشدّ استحلالاً لدماء هذه المارقة، وأجرأ عليهم من غيرهم، وقد قاتلوا قبل هذه المرة»، دعاهم مع أناس آخرين؛ يبلغهم ويستشيرهم ويستعين بهم، فقال: إنّ هؤلاء الأشقياء قد أخرجهم الحين وسوء الرأي، فمن ترون أبعث إليهم؟ المؤترة وأبرأ عليهم ويستشيرهم ويستعين المهم؟ المؤترة والمؤترة و

فتحدث عدد من أتباع الإمام عليه أولهم عدي بن حاتم، ومما قاله: كلنا لهم عدو، ولرأيهم مسفه،... ثم معقل بن قيس، فقال: إنك لا تبعث إليهم أحداً ممن ترى حولك... إلا وجدته لهم مفارقًا، ولهلاكهم محبًا، ولا أرى أصلحك الله أن تبعث إليهم أحداً من الناس أعدى لهم ولا أشد عليهم مني، فابعثني إليهم فإني أكف يكهم بإذن الله. فقال: اخرج على اسم الله... وفعلاً، كان الذي خرج معه ثلاثة آلاف نقاوة الشيعة وفرسانهم.

### إلا صعصعة!

ولتحمس صعصعة لقتال الخوارج، قال لأمير الكوفة المغيرة بن شعبة، كما

١. تاريخ الطبري ٣: ١٨٠\_١٨١، سنة ٤٣.



يقول الخبر: وأمّا صعصعة بن صوحان «فقام بعد معقل بن قيس، وقال: ابعثني إليهم أيها الأمير، فأنا والله لدمائهم مستحل، وبحملها مستقل». وما موقف صعصعة هذا إلا تحمساً منه ورغبةً في قتال الخوارج.

فكان ردُّ المغيرة عليه أن قال له: اجلس؛ فإنما أنت خطيب، فكان أحفظه ذلك». وإنما قال له ذلك؛ لأنه يعيب عثمان بن عفان، ويكثر ذكر عليٍّ ويفضّله.

فدعاه، فقال: إياك أن يبلغني عنك أنك تعيب عثمان عند أحد من الناس، وإياك أن يبلغني عنك أنك تظهر شيئاً من فضل علي علاينة، فإنك لست بذاكر من فضل علي شيئا أجهله، بل أنا أعلم بذلك، ولكن هذا السلطان قد ظهر، وقد أخذنا بإظهار عيبه للناس، فنحن ندع كثيراً مما أمرنا به، ونذكر الشيء الذي لا نجد منه بداً، ندفع به هؤلاء القوم عن أنفسنا تقية، فإن كنت ذاكراً فضله فاذكره بينك وبين أصحابك وفي منازلكم سراً، وأما علانية في المسجد فإن هذا لا يحتمله الخليفة لنا، ولا يعذرنا به.

فكان يقول له: نعم أفعل، ثمّ يَبلُغه أنه قد عاد إلى ما نهاه عنه... هذا ما رواه الطبري، وروى أيضاً: فلما قام (صعصعة) إليه وقال له: ابعثني إليهم، وجد المغيرة قد حقد عليه خلافه إياه، فقال: اجلس فإنما أنت خطيب، فأحفظَه.

فقال له: أو ما أنا إلا خطيب فقط! أجل والله، إني للخطيب الصليب الرئيس، أما والله لو شهدتني تحت راية عبد القيس يوم الجمل حيث اختلفت القنا، فشوون تُفرى، وهامة تُختلى؛ لعلمت أني أنا الليث الهزبر! فقال: حسبك الآن، لعمري قد أوتيت لساناً فصيحاً!

١. انظر تاريخ الطبري ٣: ١٨٠-١٨٢، سنة ٤٣. بتصرف.



#### مع علماء الرجال:

ذكره السيد الخوئي في معجم رجال الحديث، تحت الرقم ٥٩٢٣. قال النجاشي: «صعصعة بن صوحان العبدي، روى عهد مالك بن الحارث الأشتر؛ وعدّه الشيخ في رجاله من أصحاب أمير المؤمنين التالا؛ فيما عدّه البرقي من خواص أصحاب أمير المؤمنين التالا من ربيعة... كان من شهود وصية أمير المؤمنين التالا من ربيعة... كان من شهود وصية أمير المؤمنين التالا من ربيعة...

وقال الكشي (١٩): صعصعة بن صوحان... عن أحمد بن أبي نصر، قال: كنت عند أبي الحسن الثاني عليه الله قال: ولا أعلم إلا قام ونفض الفراش بيده، ثم قال لي: يا أحمد أن أمير المؤمنين عليه عاد صعصعة بن صوحان في مرضه، فقال: يا صعصعة لا تتخذ عيادتي لك أبهة على قومك، قال: فلما قال أمير المؤمنين عليه له له المقالة، قال صعصعة: بلى والله أعدها منة من الله علي وفضلاً، قال: فقال له أمير المؤمنين عليه إلى كنت ما علمتك إلا لخفيف المؤونة، حسن المعونة، قال: فقال صعصعة: وأنت والله يا أمير المؤمنين ما علمتك إلا بالله عليماً، وبالمؤمنين رؤوفاً رحيماً.

...عن داود بن أبي يزيد، قال: قال أبو عبد الله (عليه السلام): ما كان مع أمير المؤمنين الرائلا من يعرف حقَّه إلاّ صعصعة وأصحابه.

ذكر السيد الخوئي هذه الرواية في ترجمة أخيه سيحان بن صعصعة، تحت رقم ٥٦٥٨، العبدي أخو صعصعة: من أصحاب أميرالمؤمنين إليّالٍ، رجال الشيخ. وعن ابن داود: ضبطه بالباء الموحدة. قائلاً: ولا يبعد استفادة مدحه من قول الصادق اليّالٍ: «ما كان مع أميرالمؤمنين إليّالٍ من يعرف حقّه إلاّ صعصعة وأصحابه.

١. الكافي: الجزء ٧، كتاب الصدقات، باب صدقات النبي عَيَيْنِهُ وفاطمة والأئمة البَيْكِمُ (٣٥)، الحديث
 ٧؛ والتهذيب: الجزء ٩، باب الوقوف والصدقات، الحديث ٢٠٨.



...عاصم بن أبي النجود، عمن شهد ذلك، أنّ معاوية حين قدم الكوفة، دخل عليه رجال من أصحاب علي عليه وكان الحسن التيلا قد أخذ الأمان لرجال منهم مسميّن بأسائهم وأسماء آبائهم، وكان فيهم صعصعة، فلما دخل عليه صعصعة، قال معاوية لصعصعة: أما والله إني كنت لأبغض أن تدخل في أماني، قال: وأنا والله أبغض أن أسميك بهذا الاسم، ثم سلم عليه بالخلافة، قال: فقال معاوية: إن كنت صادقاً فاصعد المنبر والعن علياً!! قال: فصعد المنبر وحمد الله وأثني عليه، ثم قال: أيها الناس، أتيتكم من عند رجل قدم شرَّه، وأخر خيره، وإنه أمرني أن ألعن علياً، فالعنوه لعنه الله، فضج أهل المسجد بآمين، فلما رجع إليه، فأخبره بما قال، قال: لا والله ما عنيت غيري، أرجع حتى تسميه باسمه، فرجع وصعد المنبر، ثم قال: يا أيها الناس، إنَّ أميرالمؤمنين أمرني أن ألعن علي بن أبي طالب، فالعنوا من لعن علي بن أبي طالب، فالعنوا من لعن علي بن أبي طالب، قال: لا والله ما عني غيري، أخرجوه، لا يساكنني في بلد فأخرجوه. 
الخرجوه، لا يساكنني في بلد فأخرجوه.

ولم أجد في المعجم ذكراً لزيد بن صوحان! نعم ذكر في المستدرك تحت رقم 3988، زيد بن صوحان العبدي أخو صعصعة، أكبر منه، من أصحاب أمير المؤمنين إليّالاٍ، وكان من الأبدال ومن التابعين ورؤسائهم وزهادهم... حدثهم في البصرة، عن حذيفة بن اليمان، أنه قال: انظروا الفئة التي فيها عليٌّ فأتوها ولو زحفاً على ركبكم، فإني سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «عليٌّ أمير البررة، وقاتل الفجرة، منصور من نصره، مخذول من خذله إلى يوم القيامة».

كلماته في ترغيب أهل الكوفة في نصرة أميرالمؤمنين عليه أيها الناس سروا إلى أميرالمؤمنين، وانفروا إليه أجمعين، تصيبوا الحق راشدين.

١. معجم رجال الحديث ١٠: ١١٢-١١٢ رقم ٥٩٢٣، بتصرف وتلخيص.

\_



كش: إنّ عائشة كتبت من البصرة إلى زيد بن صوحان، إلى الكوفة: من عائشة زوجة النبي عَلَيْهُ إلى ابنها زيد بن صوحان الخالص. أما بعد إذا أتاك كتابي هذا، فاجلس في بيتك، وخذل الناس عن علي بن أبي طالب حتى يأتيك أمري. فلما قرأ كتابها، قال: أمرت بأمر وأمرنا بغيره، فركبت ما أمرنا به، وأمرتنا أن نركب ما أمرت هي به. أمرت أن تقر في بيتها، وأمرنا أن نقات لل حتى لا تكون فتنة. والسلام.

إنفاذ أميرالمؤمنين عليه إلياه مع ابن عباس، لموعظة عائشة.

النبوي عَلَيْ الله فصور إلى الجنة». فقطعت يده يوم نهاوند في سبيل الله. يسبق منه عضو إلى الجنة». فقطعت يده يوم نهاوند في سبيل الله. عن الصادق الني قال: لما صرع زيد بن صوحان رحمه الله يوم الجمل، جاء أمير المؤمنين الني حتى جلس عند رأسه فقال: رحمك الله يا زيد، لقد كنت خفيف المؤونة، عظيم المعونة. قال: فرفع زيد رأسه إليه، ثم قال: وأنت فجزاك الله خيراً يا أمير المؤمنين، فوالله ما علمتك إلا بالله عليماً، وفي أمّ الكتاب حكيماً، وأن الله في صدرك لعظيم، والله ما قاتلت معك على جهالة، و لكنني سعت أمّ سلمة زوجة النبي عَلَيْ تقول: «سمعت رسول الله يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله. فكرهت والله أن أخذلك فيخذلني الله». ورواه المفيد في الاختصاص عنه، مثله... وقريب منه إلا أنه في آخره: البررة \_ إلى آخر ما تقدم، وزاد: ألا وإنّ الحقّ معه يتبعه، ألا فميلوا معه... وأنه من البررة \_ إلى آخر ما تقدم، وزاد: ألا وإنّ الحقّ معه يتبعه، ألا فميلوا معه... وأنه من أمير المؤمنين الني كما ١٧٠؛ ٩٩، وجد ٧٧؛ ٣٧٧. وفي ترجمة إبراهيم بن هاشم القمى ما يتعلق به وبمسجده...



وقال العلامة الأميني: زيد بن صوحان العبدي، الشهير بزيد الخير. أدرك النبي الأعظم عَلَيْنَ وترجمه ابن الأثير وابن حجر \_ ثم ذكر الروايات النبوية وكلمات العلماء في مدحه والثناء عليه وبيان جلالته وقوله لأمير المؤمنين عليه يوم الجمل: «ما أراني إلا مقتولاً». وذلك لما رآه في المنام. كتاب الغدير ط٢، ٩: ٤١-٤٣.

وفي القاموس، نقل عن المسعودي كلمات صعصعة في مدح أخيه زيد حين سأله ابن عباس. فقال: كان والله عظيم المروة، شريف الإخوة، جليل الخطر، بعيد الأثر، كميش العروة، أليف البدوة...\

### وفاته رضوان الله عليه

بقي حقد المغيرة بن شعبة عليه، وراح ينزداد، وصعصعة لا يتوقف عن المجاهرة بحبّه للإمام علي الميلاية وبولائه، وبعدائه للسلطة الأموية، حتى صار بنظرها كما وصفه عُفير، حين يقول لمعاوية عن صعصعة:... أعظم جرماً عندك...، وأنكأ لقلبك، وأقدح في صفاتك، وأجد في عداوتك، وأشد انتصاراً في حربك.

إذن وبسبب مواقفه هذه غير المهادنة للمغيرة وسلطته، ضاق المغيرة به ذرعاً، فنفاه عن الكوفة بأمر معاوية، وكان نفيه مردداً بين مكانين هما: جزيرة أوالي من البحرين.

جزيرة ابن كافان أو كاوان ويُقال: جزيرة بني كاوان، وبقـي في منفـاه حــتى توفاه الله تعالى سنة ٦٠ هــ.

وقد ذكر ابن سعد أنه توفي بالكوفة في خلافة معاوية بن أبي سفيان.

١. انظر مستدركات علم رجال الحديث، للشيخ علي النمازي الشــاهـرودي٣: ٤٧٦-٤٧٤ رقــم

١. انظر مستدركات علم رجال الحديث، للشيخ علي النمــازي الشــاهرودي٣: ٤٧٤-٤٧٦ رقــ ٥٩٤٤؛ وانظر رجال الكشي: ٥٥. رقم ١٨.



وقال صاحب كتاب مراقد المعارف «المعروف أنّ قبره في ظهر الكوفة بــ «الثوية».

فيما ذكر صاحب كتاب العتبات المقدسة في الكوفة أنه لم يعرف إلى الآن أن لصعصعة قبراً لا بالكوفة ولا في ضواحيها القديمة. وهناك قبر مشهور يُزار في جزيرة عسكر، يحكى عن البحرانيين أنه معروف بقبر صعصعة بن صوحان...

نعم، يقال: إنَّ هناك مسجداً له في الكوفة إلى الشرق من مسجد السهلة، ومساحته ٧٥ متراً كان يتعبد فيه. \

لقد التحق هؤلاء الإخوة الثلاثة الصالحون بالرفيق الأعلى؛ ليجدوا لهم مقعد صدق «مع الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً».

نسأله تعالى أن يُوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله!



١. انظر الإصابة ٢: ١٩٢؛ تهذيب التهذيب ٤: ٢٢٤؛ وطبقات ابن سعد؛ مراقد المعارف، لحمد حرز الدين: ٤٠٧١؛ تاريخ الكوفة ٤٦-٤٧؛ والبحار ١٠٠٠: ٤٤٦-٤٤٨؛ وغيرها من كتب المزارات والأدعية؛ وانظر معجم البلدان ٢: ٢٠٠ فيه كلام عن هذه الجزيرة.



في رحابِ سِلْسِلَةِ

# «ذَخَائِر الْحَرَهَيْنِ الشَّرِيفَيْنِ» (٣)

محمد حسين الواعظ

الحمد لله الذي جعل كلمة التوحيد لعباده حرزاً وحصناً، وجعل البيت العتيق مثابة للناس وأمناً، تهوي إليه أفئدة المؤمنين، وتشتاق إليه نفوس عباده الصالحين، والصلاة والسلام على محمد النبي الأمين، وآله الطيبين الميامين.

وبعد، لمّا كانت الكعبة المكرمة قبلةً للمسلمين، وقد فرض الله على الناس حج بيته الحرام، وكانت المدينة المنورة حرم رسول الله عَيْنِيْنَ مهبطاً للوحي، وموئلاً



للقلوب؛ فقد كانت الشيعة الإمامية \_كسائر فرق المسلمين \_ تولي الحرمين الشريفين بالغ الاهتمام، وغاية التعظيم والاحترام، وتبذل في سبيلهما الغالي والنفيس، وتسعى الإقامة الشعائر الإلهية في تلك الديار المقدسة..

إلا أنه ممايؤسف له، أن جهود الشيعة في هذا الجال، وتراثهم العريق، وماضيهم المشرق، لم تَحْظَ بالاهتمام، ولم تَلْقَ اعتناءً من خلال الدراسات التخصصية، والأبحاث العلمية، والموسوعات الريادية..

أفهل يشك اثنان في جهود علماء الإمامية في فقه الحج والزيارة، أم يختلف باحثان في مجد الشيعة الأثيل وماضيهم الحميد في أمر الحج وتاريخ الحرمين الشريفين؛ فلم يخل يوماً الحرمان الشريفان من الشيعة الإمامية وعلمائهم، وقد ترك أعلامنا آثاراً خالدة، ومصنفات رائدة في مضمار الحج والحرمين الشريفين.

ومع كثرة الأبحاث والدراسات التراثية، بقيت ثغرة خطيرة و فجوة علمية كبيرة من البحث والتحقيق، وهو تاريخ الشيعة الإمامية في الحرمين الشريفين وأمر الحج، وتاريخ أعلام هذه الطائفة المحقّة ممّن نشأ في تلك البلدتين المقدستين أو قطن بهما، وجهودهم العلمية، وآثارهم العملية في الحفاظ على الحرمين الشريفين، وتسهيل أمر الحُجّاج وحفظ نفوسهم، وإلى غير ذلك ممّا يرتبط بهذا المجال.

وانطلاقاً ممّا مضى، انبرى أحد أعلام الباحثين و الفضلاء المحققين، و هو سماحة العلامة الحجّة الشيخ حسين الواثقي، دامت فضائله وفواضله، وتصدّى بعزم وإرادة، وشمّر عن ساعِدي الجدّ والاجتهاد لدراسة وتحقيق تاريخ الشيعة الإمامية في الحرمين الشريفين، من خلال السلسلة التي يصدرها تحت عنوان: «ذخائر الحرمين الشريفين».

وتعتبر هذه السلسلة من المقالات في هذه المجلة الغراء «ميقات الحج» دراسة شاملة عنها وما اشتملت عليه من كنوز ونفائس.



فقبل سنين من الزمن، دفعت الهمّة بشيخنا الواثقي أن يطرح على الجهات المعنيّة والمؤسسات المختصّة أطروحة مهمّة للغاية تحت عنوان: «الموسوعة المكيّة والمدنيّة الشيعيّة الكبرى»، و هي تشتمل على محورين:

الأول: المواضيع و العناوين المشتركة بين الشيعة و السنّة، فمن المعلوم أنّ الحجّ و الحرمين الشريفين تجمّع كافّة فِرَق الإسلام، و عامّة أهل القبلة، و هي إحدى القواسم المشتركة بينهم، الداعية لاتحاد صفوفهم وكلمتهم.

الثاني: المواضيع والعناوين الخاصة بالشيعة في الحرمين الشريفين، نحو: تاريخ الشيعة وعلمائهم، ورواة الأحاديث في الحرمين الشريفين، وما بذله الشيعة في خدمة الحجّاج وتعمير الحرمين... وما إلى ذلك ممّا طرح بالبسط والتفصيل في مقالة جامعة نشرت في مجلّة آئينه پژوهش [=مرآة التحقيق]، العدد ٩٧، ص ٨٤ ـ ٩١.

ولكن ممّا يؤسف له \_كل الأسف \_ أن هذه الأُطروحة العلمية البكر لم تلْق من العناية والاهتمام، ولم يتوجّه إليه ذوو الجهات المعنيّة من رجال العلم والثقافة، ولم تذكر كإحدى الأُطروحات الضرورية لكونها تفتح آفاقاً جديدة من البحث والتحقيق، ولكونها غير مطروقة من قبل، وتعتبر لازمة البحث والدراسة، وصارت حاجة ملحّة عصرية، مع تطوّر آلات البحث، ووفرة أدواته التي كانت من قبل معدومة، وهكذا بقي الحال من عدم العناية، حتّى كاد أن يكون هذا العمل مهجوراً، وكأن لم يكن شيئاً مذكوراً...

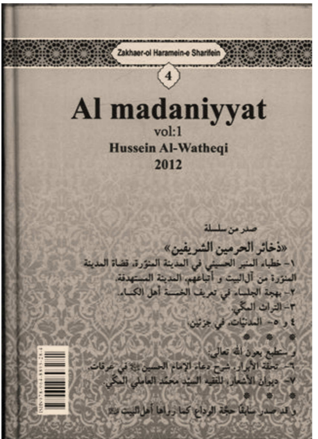
إلا أن ذلك لم يكن ممّا يضعّف همّة شيخنا الباحث، أو يَني من سعيه، حتّى تصدّى بنفسه و باهتمام بالغ، و عمل دؤوب لإخراج سلسلة من الأعمال العلمية التراثية التحقيقية والتأليفية، لتكون جابرة لهذه الثغرة العلميّة، ومبيّنة لهذا السدّ التراثي، ألا وهي سلسلة «ذخائر الحرمين الشريفين» التي نهتم بتعريفها في هذه السلسلة من المقالات، و إليك \_ الآن \_ المجلّد الرابع والخامس من هذه السلسلة



### المباركة وما اشتملت عليه:







# المدنيّات (سلسلة ذخائر الحرمين الشريفين ٤ و ٥)

تحقيق و تأليف: الشيخ حسين الواثقي، النشر: دانش حوزه، الطبعة الأولى سنة المجلّدان في ١٣٣٦ ص، مصورً.

يحتل كتاب المدنيّات في مجلّدين العدد الرابع والخامس من سلسلة ذخائر الحرمين الشريفين، وكما أسلفنا في الأعداد السابقة من مجلة ميقات الحج الغرّاء، فإنّ الشيخ الواثقى حفظه الله دأب جاداً في سبيل إحياء معالم هاتين البلدتين الطيّبتين،



من خلال الرجوع إلى آلاف المخطوطات في شتّى المكتبات، حيث إنّ مصادر البحث والدراسة في هذا الجال شحيحة جدّاً، لذلك ينبغي الاعتماد على المخطوط أكثر من المطبوع قليل الوجود.

ومن البديهي أن القيام بمثل هذا المشروع الضخم يستدعي تفرّغاً تامّاً ودعماً معنوياً ومادياً، ولكن الشيخ الواثقي عصامي ليس اتّكاله سوى على الله جلّ وعلا، فقد بذل الشيخ أكثر من عشرين عاماً من عمره في سبيل جمع وتحقيق مواد البحث والدراسة، من خلال التأمل والتدقيق والنظر الفاحص الدقيق في بطون الأسفار، ومتون المخطوطات.

وأما عن هذا الكتاب الذي قدّمه المؤلف إلى الأوساط العلميّة فهو \_ بحق \_ \_ دائرة معارف موجزة عن المدينة المنورة وتاريخها ونشاط الشيعة الإمامية الثقافي والعلمي فيها.

فقد اشتمل الكتاب على تراجم شريحة واسعة من العلماء المدنيين وسيرهم ومصنفاتهم، وتحقيق جملة كبيرة من المصنفات والرسائل الفقهية، والأصولية، والكلامية، والتفسيرية المدنية، كما احتوى الكتاب على وثائق تاريخية جمّة وأسفاراً مهمة عن تاريخ الشيعة الإمامية في المدينة المنورة.

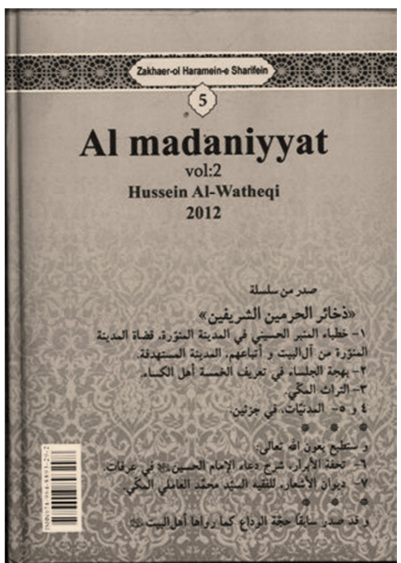
وقد صدر هذا الكتاب الجليل مرافقاً لإعلان المدينة المنورة عاصمة الثقافة الإسلامية سنة ١٤٣٤ هـ = ٢٠١٣ م، والحمد لله ربّ العالمين.





المدنيّات





● ومن حسنات هذا الكتاب الاستفادة من بطن الغلاف، حيث اشتمل على التعريف باللوحة الحجرية الثمينة والجميلة التي صنعها الميرزا سنگلاخ الخراساني للروضة النبويّة \_على مشرّفها السلام \_ وإليك تعريفها:



### تعريف باللوحة الجميلة

طولها: ٣٨٠ سانتيمتراً، عرضها: ١٣٣ سانتيمتراً، ضخامتها: ٣٥ سانتيمتراً، وزنها: حوالي ٣٠٠٠ كيلو جراماً، عدد قطعاتها: ٥ قطعات، القطعة الأصليّة المركزيّـة في الوسط، وأربع قطعات في أربعة جوانبه الحواشي.

هذا الحجر هيّأه وخطّ مكتوباته، ثمّ نحته الميرزا محمد علي سنگلاخ الخراساني (ت ١٢٩٤ هـ) الخطّاط والحجّار الشهير في القاهرة بمصر، وهو صاحب الكتاب الكبير الفارسي المطبوع «تذكرة الخطّاطين»، وكان في نيّته أن ينقله من مصر إلى المدينة المنورة وينصبه في المسجد النبوي الشريف، فلم يوفّق، لأنّ السلطان العثماني لم يسمح له بالإجازة، فلذا نقله إلى تبريز في إيران، وهو عازم على نقله إلى مشهد الإمام الرضا عليّ ونصبه في حرم الإمام، فلم يهله الأجل، وهو الآن محفوظ في متحف تبريز الوطني.

هذا الحجر من المرمر الأبيض، والمكتوبات عليه بـثلاث لغـات: العربيّـة، والفارسيّة، والتركيّة العثمانيّة.

ولا يخفى أنّ المكتوب على الدائرة على يسار (بسم الله الرحمن الرحيم) كان السم الخليفه العثماني آنذاك هكذا: «سلطان البرّين والبحرين، خادم الحرمين الشريفين، عبد الجيد بن حضر تلرينك هديه لريدير».

ثُم غيره بآية قرآنيّة وهي: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِهُ ( وَالآن كلاهما ممسوحان.

 ١. أخذت هذه المعلومة من الورقة التي تُصبت على الجدار في متحف تبريز، حول التعريف بالحجر المذكور.



والميرزا سنگلاخ الخراساني كتب رسالة إلى علي باشا الصدر الأعظم للدولة العثمانية آنذاك، وعدّد خدماته إلى الدولة العثمانية طوال خمس وعشرين سنة التي قضاها في تلك الأراضي، ثمّ قال: ومن تلك الخدمات الحَجَر الذي عمله للروضة النبويّة عليه الصلاة والسلام، ولم يعهد مثله في عهد سلاطين المسلمين وفي البلاد الإسلاميّة، وقد صرف في سبيل صنعه و إتقانه ٢٥٨ صرّة من النقود خلال ثمان سنوات من عمره التي قضاها في صنعه وإيجاده، ثمّ نقله بأمر السلطان من مصر إلى إسطنبول عاصمة الدولة العثمانية، ثمّ شكا ممّا سمع من أمر السلطان بتقويم الحجر المذكور وبيعه، وشبّه هذا العمل بعمل السلطان محمود الغزنوي مع الفردوسي الطوسي الشاعر الشهير الفارسي وملحمته الشّعرية «الشاهنامه». (توجد الرسالة في مخطوطة من كتاب مجمع الأوصاف، من مجموعة كريم زاده المُهداة إلى مكتبة مجلس الشورى الإسلامي بطهران، الرقم ٥٧، ص٢٦-٧٢).





اللوحة الجميلة لميرزا محمدعلي سنگلاخ الخراساني الخطّاط والحجّار الشهير



• ومن حسنات الكتاب تقريظ العلامة السيد عبدالستار الحسني على الكتاب، و إليك نصّه:

# بسم الله الرحمن الرحيم

إلى صاحب السَّماحة و الفضيلة العلاّمة الفذّ، والمحقق البارع الثبت، الرائد الأول والسابق المجلّي في حفظ تراث الفكر الإمامي المكّي المدني، المُودَع في خبايا الزوايا، حجة الإسلام والمسلمين الشيخ حسين الواثقي \_ لازال مَنْجَم وثائقه العزيزة النادرة مُنْتَجَع الباحثين والمنقبين في تُراث أعلام شيعة العترة في مهابط الوحي الزاهرة \_ أهدي هذه الأبيات التي حضرتني صباح يوم الثلاثاء غرة الزاهرة يالقعدة الحرام سنة ١٤٣٣هـ، وهي اثنا عشر بيتاً على عدد ولاة الأمر عليكين، راجياً التفضُّل بالقبول، وإن لم يتشرّف ناظمها بالمثول.

يتُراثِ مكَّةً و المَدينَة لكَ شيعةُ الهادي مَدينَه الْطُهْر ْتَهُ بَعْدَ الْدِثا ر واجْتَلَيْتَ لَنا دَفينَه من كُلِّ ما جادَت به ال أعيانُ تَحْبُونا عُيونَه فَلكَ (الريادَة) فيه يا مَنْ قَدْ حَفِظْتَ لَنا مُتُونَه فَلكَ (الريادَة) فيه يا مَنْ قَدْ حَفِظْتَ لَنا مُتُونَه لله دَر كُ عَيْلَما عَلَماً، لِأهْلِ الفَضْلِ زينَه أَتْحَفْتَنا بِنَفائِس ال أعْلاق، والدُّرر الثمينَه وَحَبَو ْتَنا بِذَخائِرٍ بَسَطَ الرَّجاءُ لَها يَمينَه وَحَبَو ْتَنا بِذَخائِرٍ بَسَطَ الرَّجاءُ لَها يَمينَه وَحَبَو ْتَنا بِذَخائِرٍ بَسَطَ الرَّجاءُ لَها يَمينَه فَ

١. و للسيّد المكرّم تقريظ آخر على التراث المكيّ، كتبه بعد طبع الكتاب، فنقله بلفظه في أوّل المستدرك على التراث المكي، الصفحات ١١٦٦ ـ ١١٦٦ من كتابنا هذا المدنيّات.

مِيْقَاتُكُجُّ ٢٠٥

مِنْ مَنْبَعِ الفِكْرِ الأَصيلِ تَدَفَّقَتْ وَحوَتْ مَعينَهُ اعْظِمْ بَهِنَّ صَحَائِفاً قَدْ وُثُقِّتَ بيدٍ أمينَه يَد جهْبَذٍ فَذَ لِهُ شَهدَتْ مَآثِرُهُ الرَّصينَهُ يَد جهْبَذٍ فَذَ لَهُ شَهدَتْ مَآثِرُهُ الرَّصينَهُ ذاكَ (الحُسينُ الْواثِقي) به ِ أعَزَّ اللهُ دينَهُ حازَ الْفَخارَ كَما غَدا التَوْفيقُ مُطَّرداً \_ قرينَهُ حازَ الْفَخارَ كَما غَدا التَوْفيقُ مُطَّرداً \_ قرينَهُ

خادم العلم والعلماء الأقلّ عبدالستّار الحسني

وأما الكتاب يحتوي على:

١- الأسئلة للسيد محمد بن الحسن بن شدقم الحسيني المدني (ت١٠٠٨هـ)، وأجوبتها من الفقيه الكبير السيد محمد بن علي الموسوي العاملي صاحب مدارك الأحكام (ت ١٠٠٩هـ) (ص ١٧ ـ ٤٦).

وقد اشتملت مقدّمة التحقيق على ترجمة السائل وإجازة الشيخ حسن بن زين الدين العاملي له، وترجمة الجيب على نحو الاختصار، والتعريف بمخطوطات هذه الرسالة.

والمسائل المطروحة في الرسالة عددها ثلاث وعشرون مسألة، أجاب السيد العاملي عن جميعها قاطبة، وتمتاز الأجوبة بمرافقة الاستدلال الفقهي والنظر إلى الأخبار ودلالتها على الأحكام، نظراً لمكانة السائل.

ولم تختص المسائل بباب فقهي، بل تشتمل على مسائل شتى من كتاب الوقف والغصب والبيع والأطعمة والأشربة، وغير ذلك، وكذلك بعض المسائل المبتلى بها أو المسائل المستحدثة آنذاك.

٢ الأسئلة للسيد على بن الحسن بن شدقم الحسيني المدني، وأجوبتها من



الفقيه الكبير السيد محمد بن علي الموسوي العاملي صاحب مدارك الأحكام (ت ١٠٠٩هـ) أيضاً (٤٧ ـ ٢٤٢).

اشتملت مقدمة التحقيق لهذه الرسالة على ترجمة وافية للسائل، وعلاقاته بكبار العلماء من مختلف البلدان الإسلامية، واشتملت على إجازة طويلة للمؤيّد بالله الإمام محمد بن القاسم الزيدي للسائل، وهي أمارة على الصلات الثقافية بين علماء المذاهب الإسلامية المختلفة من بلدان عديدة.

وتعرّض المحقق في المقدّمة إلى مصنّفات السيد المدني (السائل) والمصنفات التي كتبت بطلب منه، وهي دلالة واضحة على مكانته ومنزلته العلمية السامية، ومن حسنات ترجمة السيد المدني أيضاً إحصاء النسخ التي كانت في تملّكه، وقد تم تحقيق هذه الرسالة على أساس نسخة فريدة.

وقد اشتملت الرسالة على تسعة أبواب، صنّفها السائل حسب السنين، وقد جمع جوابات مسائل كلّ سنةٍ في بابٍ مستقل، وقد ضمّ كلّ باب عشرات المسائل الفقهية، مع أجوبتها، عدا الباب التاسع والأخير فلم يأت جوابها لرحيل السيد الجيب صاحب المدارك إلى رضوان الله تعالى.

" الأسئلة للسيد محمد بن جويبر التماري المدني الحسيني وأجوبتها من الفقيه العظيم الشيخ حسن بن زين الدين العاملي صاحب المعالم (ت ١٠١١ هـ) وهي أجوبة المسائل المدنيّات الأولى لصاحب المعالم، (٢٤٣ ـ ٢٦٤).

وقد اشتهر من بين مصنّفات الشيخ حسن صاحب المعالم، أجوبة المسائل المدنيّات الثلاث، وقد أوضح الشيخ الواثقي في مقدّمة التحقيق عن تعدادها هل هي ثمانية أو ثلاثة.

وقد استوفى المحقق ترجمة السائل في المقدّمة، وتوضيح بعض الأخطاء في كتب التراجم والرجال، وقد أحصى أيضاً مخطوطات هذه الرسالة و أماكن وجودها.



لم يرد صاحب المعالم الأسئلة بتمامها، بل انتقى منها موضع الشاهد، وأخذ في الجواب عن المسائل، وهي على ما في الرسالة ٢٣ مورداً أجاب عنها صاحب المعالم.

٤ - الأسئلة، للسيد محمد بن الحسن بن شدقم الحسيني المدني (ت ١٠٠٨ هـ)، والأجوبة للفقيه العظيم الشيخ حسن بن الشهيد الثاني صاحب المعالم (ت ١٠١١ هـ)، وهي أجوبة المسائل المدنيّات الثانية. (ص ٢٦٥ – ٢٩٢).

وقد أورد الجيب السؤالات الواقعة من السيد محمد بن شدقم كلّها أوّلاً، ثمّ يأخذ بالجواب عنها واحدة تلو الأُخرى، وهي ثلاث عشرة مسألة، وقد تمّ تحقيق هذه الرسالة على مخطوطتين.

ومن حسنات هذه الرسالة القيّمة أنّها تشتمل على إجازة الشيخ الجيب للسيّد السائل في رواية الحديث، وهو ممّا يغتنم ذكره وعدم الغفلة عنه.

٥ - الأسئلة للسيد علي بن الحسن بن شدقم الحسيني المدني (ت حوالي ١٠١٥)، والأجوبة للشيخ حسن ابن الشهيد الثاني، صاحب المعالم (ت ١٠١١ه)، وهي أجوبة المسائل المدنيّات الثالثة إلى الثامنة، (ص٢٩٣ ـ ٤٣٢).

وهي تشتمل على سبعة أبواب، وقد صنّفت فيها الأسئلة والأجوبة حسب تواريخها منذ سنة (١٠٠٠ لغاية سنة ٩٠٠١هـ)، ومن مميّزات هذه الرسالة اشتمالها على تعليقات السيد علي بن شدقم على أجوبة الشيخ حسن صاحب المعالم.

وقد تمُّ تحقيق هذه الرسالة على سبع مخطوطات.

ومن الظرائف أنّ السيد علي بن شدقم المدني قد ألحق بهذه الرسالة كتابين أرسلهما إلى السيد نور الدين علي بن علي بن أبي الحسن الموسوي العاملي جواباً عن كتابه إليه، وإلى الشيخ محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني.

٦- الأسئلة للسيد علي بن الحسن بن شدقم الحسيني المدني، وأجوبتها للشيخ محمد بن أحمد بن نعمة الله بن خاتون العاملي المكي (ص٤٣٤ ـ ٤٦٢).



تشتمل مقدّمة التحقيق على ترجمة الشيخ المجيب وإحصاء مشايخه ومؤلّفاته، وقد تمّ تحقيق الرسالة على مخطوطة واحدة فريدة.

 $V_{-}$  مقال حول آية الإفك، للسيد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدني (ص $V_{-}$  ٤٦٣).

٨\_ رسالة الاعتقادات، للسيد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدني (ص ٤٦٩ ـ ٤٨٢).

٩\_ رسالة في عدم وجوب طواف النساء في عمرة التمتع، للسيد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدني أيضاً، (ص٤٨٣ ـ ٤٨٨).

1- رسالة في الإشهاد على الطلاق، للسيد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدنى، (ص ٤٨٩ ـ ٤٩٨).

۱۱\_ رسالة في علم الشاهدين على الطلاق بالمطلِّق والمطلَّق معيّناً، تأليف العالم الفاضل الشيخ عبد النبي بن سعد الدين الجزائري الحائري، (ص٤٩٩ ـ ٥١٦). 
۱۲\_ الأسئلة للسيد على بن حسن بن شدقم الحسيني المدني، وأجوبتها لعلماء السنّة والزيديّة المدنيّين (ص٥١٧ ـ ٦٢٤).

وهي مسائل مختلفة، فقهية وكلامية وغيرها، سألها السيد المدني من عدّة من العلماء من أبناء الفرق الإسلامية الأُخرى، وهم:

أ- الشيخ خالد المكّي المدرّس بالمدينة المشرفة.

ب ـ السيد غضنفر المغلى الحنفي الحسيني المدني.

ج \_ الشيخ محمد بن أبي الخير بن أحمد بن حجر المدني.

د - الملا محمد عاشق بن عمر الحنفي.

هـ ـ الشيخ على بن جار الله بن ظهيرة القرشي المخزومي الحنفي.

وقد تضمّنت هذه المسألة دعوى الخلاف بين السيد على بن شدقم المدنى مع



محمد بن أحمد بن سعد حول ميراث زوجة السيد المدني، وهي أخت المذكور. وقد استفتى فيها السيد على بن شدقم من عدة من العلماء من العامّة، فحكموا له على محمد بن أحمد بن سعد، وهم:

أ\_الملا محمد عاشق بن عمر الحنفي.

ب \_ عبد الرحمن بن عيسى العمري الحنفي.

ج ـ المؤيّد بن صلاح الزيدي.

د \_ محمد بن أحمد المؤيدي الزيدي.

هـ ـ عمر بن عبد الرحيم الحسيني الشافعي.

و \_ عبد القادر بن محمد الحسيني الطبري الشافعي.

١٣\_ الشهاب الثاقب في تخطئة اليزيدي الناصب، للسيّد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدني (ص٦٢٥ \_ ٦٤٠).

تحتوي هذه الرسالة على جواب والد المصنّف عن جواز لعن يزيد بن معاوية، ثمّ تفصيل الكلام من قبل المؤلّف.

١٤ أسئلة السيد علي بن الحسن بن شدقم الحسيني المدني، وأجوبتها للشيخ
 محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني (ت ١٠٣٠ هـ)، (ص ٦٤١ ـ ٢٥٩).

وهي تشتمل على ثـلاث مسـائل: في الوقـف علـى الأولاد، المـيراث عـن الزوجة، الإقرار.

10\_ إرسال ستائر مقصورة النبيّ إلى مراقد الأئمّة في العراق، (ص 77-7٧٢)، مقال للشيخ الواثقي ذكر فيها نماذج على أنّ الستائر المقصورة في المرقد النبوي كانت ترسل إلى قبور ذريّته وأهل بيته في العراق عند استبدالها بستائر جديدة.

وخير شاهد على ذلك القصيدة التي أنشأها الأديب عبد الباقي العمري



الفاروقي (ت ١٢٧٩ هـ) في وصف الستر الذي أرسل من الروضة النبويّة إلى مرقـ د الإمام موسى بن جعفر الكاظم إليّالاً.

17\_ الأسئلة للسيد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدني، وأجوبتها لشيخ الإسلام في إيران المشارك في العلوم الإسلامية الشيخ محمد بهاء الدين العاملي، المعروف بالبهائي (ت ١٠٣٠هـ). (ص ٦٧٣ ـ ٧٠٠).

وقد أحصى المحقّق مخطوطات هذه الرسالة، وذكر عشرين مخطوطة لها. وهي ستة أسئلة، وهي في الغالب كلامية.

۱۷ ــ الأسئلة الثانية التي أرسلها السيد على بن حسن بـن شـدقم الحسيني المدني إلى الشيخ محمد بهاء الدين العاملي، إلا أنه لم يعثر على أجوبتها، والظاهر عدم وصول الأسئلة للشيخ، أو عدم وصول الأجوبة للسـيد. وهـي ثلاثـة أسـئلة، (ص ۷۰۱ ــ ۷۱۸).

10- رسالة في تطبيق الأوزان الشرعية على الأوزان العرفية في المدينة المنورة في أوائل القرن الحادي عشر الهجري، تأليف السيد علي بن حسن بن شدقم الحسيني المدني، وعليها تعليقات الفقيه الشيخ محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني (ص ٧١٩ ـ ٧٤٦).

وقد أجاب السيد ابن شدقم على تعليقات الشيخ محمد العاملي، وقد علّق الشيخ مرّة أخرى على إشكالاته وأجاب عنها.

١٩ ــ الأسئلة للسيد محمد بن علي بن طراد الحسيني المدني، وأجوبتها للشيخ زين الدين العاملي الشهيد الثاني (ت ٩٦٥ هـ)، (ص ٧٤٧ ــ ٧٦٠).

وهي إحدى وعشرون مسألة فقهية من مختلف أبواب الفقه.

٢٠ الأسئلة للشيخ حسين بن ربيعة المدني، وأجوبتها للشيخ زين الدين العاملي الشهيد الثاني (ت ٩٦٥ هـ)، (ص ٧٦١ ـ ٧٦٨).



وقد أورد المحقق في المقدمة نصّ اجازة الشهيد الثاني للشيخ السائل، وقد أحصى مخطوطاته وهي ثلاثة. وأمّا المسائل فهي عشرون مسألة فقهية.

٢١ الأسئلة للسيد حسن بن شدقم الحسيني المدني، وأجوبتها للشيخ حسين
 ابن عبدالصمد العاملي والد الشيخ البهائي (ت ٩٨٤ هـ)، (ص ٧٦٩ لـ ٨١٠).

أمّا المسائل فهي إحدى عشرة مسألة فقهية، وقد استوفى المحقق في المقدّمة ترجمة السيد حسن بن شدقم المدني من حيث نسبه، وولادته، ونشاطاته، وإحصاء مشايخه، وذكر نصوص إجازات مشايخه له، وهي أربع إجازات من مشايخ ثلاث، وهم: الشيخ حسين بن عبد الصمد العاملي، والسيد محمد بن علي الموسوي العاملي صاحب المدارك، والشيخ نعمة الله بن خاتون العاملي (إجازتان).

ومن طرائف ترجمة السيد المدني أنّ المحقق قد أحصى جملة من المخطوطات التي كانت عليها تملّك السيد حسن بن شدقم المدني، كما قد ذكر مؤلفاته ومستنسخاته، وقد تمّ تحقيق هذه الرسالة على ثلاث مخطوطات.

٢٢\_ التراث المدنى: تأليف الشيخ حسين الواثقى، (ص ٨١١ \_ ٨٥٦).

يشتمل هذا المقال على إحصاء الإجازات والمؤلفات والمستنسخات والتصحيحات والتملّكات التي وقعت في المدينة المنورة.

- أ) الإجازات المدنية: وهي ست إجازات.
  - ب) المؤلّفات المدنية: عشرون كتاباً.
  - ج) المستنسخات المدنية: ٤٤ كتاباً.
    - د) مقابلة الكتب في المدينة.
    - ه) قلّكات الكتب في المدينة.

٢٣ ـ بعض مدائح النبي عَلَيْهِ وأئمة أهل البيت المَهِ المدفونين في بقيع الغرقد. (ص٨٥٧ ـ ٩٠٢).



٢٤\_ المناظرة بين الفقيهين حول إكرام السادة الأشراف، (٩٠٣ \_ ٩٨٦).

وهذه المناظرة من عيون المراسلات العلمية في القرن الثامن الهجري جرت بين علمين من أعلام الشيعة وهما: الشيخ إبراهيم بن أبي الغيث الشهير بابن الحسام العاملي، والسيد مهنّا بن سنان الحسيني القاضي المدني.

تشتمل الرسالة على المراسلات التالية:

أ) قصيدة إبراهيم بن الحسام العاملي في نقد بعض الأشراف.

ب) قصيدة القاضي السيد مهنّا الحسيني المدني في ردّ قصيدة ابن الحسام العاملي.

ج) رسالة كشف اليقين في مودّة المتقين وشنآن الفاسقين، لابن الحسام في ردّ رسالة السيد مهنّا الحسيني المدنى.

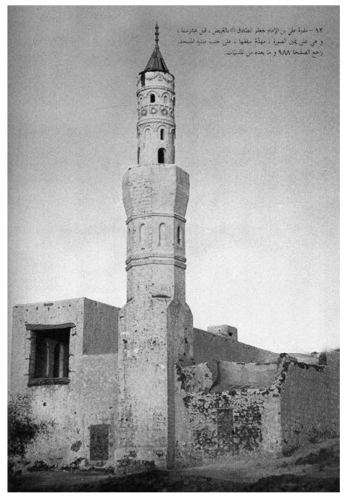
د) رسالة الإيضاح والتبيين بفضل ربّ العالمين على عباده المطيعين والمذنبين، للسيد مهنّا الحسيني المدنى في ردّ رساله كشف اليقين.

وقد مهد الحقق لهذه المناظرة بتمهيد حسن، استوفى فيها ترجمة كل من الشيخ إبراهيم بن الحسام العاملي والسيد مهنّا الحسيني المدني، ومن الجدير بالذكر أن للشيخ الواثقي كتاباً مستقلاً في حياة و آثار السيد مهنّا المدني، وفقه الله لإتمامه وطبعه.

70\_ التعريف ببعض القرى من حوالي المدينة المنورة: العُريض، صريا، العنابة، ساية، (ص ٩٨٧ \_ ٢٠٢٢).

يتعرّض في هذا المقال بتعريف بعض القرى المجاورة للمدينة المنورة، والتي كان فيها لأئمّة أهل البيت عليم وشيعتهم دورٌ، وقد جمع شـتات هـذه المعلومات مـن مصادر مختلفة.





مقبرة على العُرَيْضي، ابن الإمام جعفر الصادق الله على جنب مسجد القرية (العُرَيْض)

٢٦\_ الوثائق المدنية، (ص ١٠٢٣ \_ ١٠٤٠).

يشتمل هذا المقال على جملة من الوثائق المدنية، منها:

أ) وثيقة استلام الهدية للحرم النبوي، وهي التي أرسلها السلطان حسين بايقرا التيموري بواسطة المولى عبد الرحمن الجامي.



ب) وثائق الوقفية للحرمين الشريفين، ولمرقد الإمام جعفر الصادق السلامة والمسادة الأشراف الحسينيّين المدنييّن.

ج) رسالة المحقق الشيخ الواثقي إلى مركز بحوث المدينة حول التعريف بالثلث الأخير المخطوط من كتاب التحفة اللطيفة للحافظ السخاوي.

٧٧\_ هداية التصديق إلى حكاية الحريق، تأليف: فضل الله بن روز بهان الخُنْجي الإصفهاني (ت ٩٢٥ ه). تحقيق: الأستاذ محمد تقي دانش پــژوه، مراجعــة: الشيخ حسين الواثقي، (ص ١٠٤١ ـ ١٠٧٦).

وهي رسالة نافعة في تاريخ الحريق الواقع في المسجد النبوي الشريف، الذي حدث في العشر الأواسط من شهر رمضان المبارك سنة ٨٨٦ هـ.

١٨- المصاحف الشريفة المخطوطة في خزانة الروضة النبوية، فهرسها: الأميرال أيوب صبري باشا (ت ١٠٧٧هـ)، إعداد: الشيخ حسين الواثقي (١٠٧٧ \_ ...).

وقد ذيّل المحقّق بالتعريف بالمصحف الكريم بخط الشريف جمّاز بن القاسم أمير المدينة المنورة (حكم سنة ٥٨٣ ـ ٦١٢ هـ).

تتحدّث هذه الرسالة عن حادثة تاريخية وقعت في المدينة المنورة، ملخّصها: إنّ السلطان حسين الصفوي الهاشمي، (حكم من ١١٠٥ ـ ١١٣٥هـ)، نذر لله تعالى أن يصنع شمّامة فاخرة للروضة النبويّة الطاهرة، وقد بذل فيها أموالاً طائلة واستخدم الفنّانين المهرة، وصنعت من الذهب الخالص، وحشيت عنبراً طيباً، وتزينت عئات الأحجار الثمينة التي لاتوجد إلاّ في خزائن الملوك.

واتصل بالحكومة العثمانية آنذاك وأخذ الموافقة من السلطان مصطفى خان



العثماني، (حكم من ١١٠٦\_ ١١٠٥هـ)، وبعد إتمام صنع الشمّامة أرسلت إلى المدينة المنورة، لكن منع شيخ الحرم نصبها، إلا بموافقة السلطان العثماني الجديد وهو أحمد خان الثالث (حكم من ١١١٥\_ ١١٤٣هـ)، فامتنع الحاكم، فكتب السلطان الصفوي إلى العثماني ثانياً، وأوضح له قصّة الشمّامة وإذن السلطان السابق، وقيمة الشمّامة، فوافق السلطان العثماني.

لكن لمّا فتحوا الصندوق وجدوه خالياً، فاضطرب لذلك متولي الحرم والقضاة، ولمّا أخبر السلطان العثماني شدّد النكير عليهم، فعُلم أنّ السارق نفر من خدمة الحرم الشريف، واسترجع بعض قطعات منها، وأمر السلطان العثماني بصياغتها من جديد.

وهذه القصة طالت لسنوات حتى سنة ١١٢٠هـ، وقد اعتمد الشيخ الـواثقي في تحقيق ودراسة الموضوع على:

رسالة كسر الشمّامة للشيخين كرامة، لعمر بن علي السمهودي المدني،
 (ت ١١٥٧هـ).

7. ثلاثة نصوص تاريخية مهمة عن واقعة الشمّامة، وهي: كتاب حكّام مكة، لجيرالد دي غوري، وكتاب تنضيد العقود السنيّة بتمهيد الدولة الحسنيّة، للسيد رضي الدين بن محمد بن علي بن حيدر الموسوي العاملي المكّي، وكتاب الأخبار الغريبة، لعبد الرحمن بن حسين الأنصاري المدني.

٣. وثيقتان من الأرشيف العثماني حول وضع الشمّامة المذكورة في الروضة النبوية ومحاكمة السارقين والمتهاونين في موضوع الشمّامة.

ولقد أشبع المحقق الدراسة حول هذا الموضوع حتّى الثمالة \_ كما يقولون \_، ولكن دراسة هذه الواقعة تبيّن المواجهة السلبية غير الحميدة والموقف المخزي تجاه هذه الشمّامة الجليلة، والثمينة الفاخرة، وما ذلك إلاّ نتيجة التعصّب الطائفي المقيت،



ممّا ينبغي أن يتنزّه عنها المسلمون، ويجعلوا من الثوابت الدينية والقواسم المشتركة حصناً للأُلفة والحبّة.

ثم استدرك المحقق على موضوع الشمّامة بأبيات أربعة منظومة في تاريخها بحساب الجُمَّل، وجدها في المخطوطتين وهي:

زادَ الإلهُ مِن كَرَم خَيرَ عَبْدهِ

سلطانْ حسيْن واقفَ هذاَ الْمُعَنْبَرِ طابتْ لَهُ الْمَثُوبَةُ مِنْ وَقْفِهِ عَلىَ مَثْوَى نَبيِّهِ وَثَرَاهُ الْمُعَطَّر

فَاحت بذا شَمَائِمُ آثارِ عَبْدِهِ الْ

محمود نالَ خيرَ جزاءٍ بمحْشَرِ رَصِّعْ لعام زينتِهِ النَّظْمَ ثُمِّ قلْ

«قدْ زانَ بالجواهِرِ شَمَّامُ عنبرِ»؛ (سنة ١١١٣هـ).

وقد طبعت هذه الأبيات في آخر المجلّد السادس من موسوعة ذخائر الحرمين الشريفين.

٣٠ ـ رساله أمّهات النبي عَلَيْوَاللهُ، للشيخ أبي جعفر محمد بن حبيب البغدادي، ت ٢٤٥ هـ، (ص ١١٥١ ـ ١١٦٠). طبعة مصورَّة ملوَّنة عن مخطوطة قديمة فريدة. ٣١ ـ المستدرك على التراث المكي، تأليف الشيخ حسين الواثقي (ص ١١٦١ ـ ١٢٣٤).

وقد ذكر في هذا المستدرك ما عثر عليه في المكتبات بعد طبع كتاب التراث المكي، وإليكم تفاصيله:



أ) تقريظ العلامة السيد عبد الستار الحسني على كتاب التراث المكي.

ب) المستدرك على الإجازات المكيّة، وفيه ثمان إجازات.

ج) المستدرك على المستنسخات المكيّة، وفيه ٤٧ كتاباً.

د) المستدرك على المستنسخات في الطائف.

ه) المستدرك على المؤلفات المكية، وفيه ٩ كتب.

و) المستدرك على التملّكات في مكّة المكرّمة.

ز) المستدرك على المقابلة والتصحيح في مكة المكرمة.

ح) المستدرك على المؤلفات في طريق مكة المعظمة.

ط) المستدرك على المستنسخات في طريق الحج.

ي) المستدرك على الكتب التي اقترح تأليفها في مكة المعظمة.

ك) الكتب التي ألّفت لأجل آل أبي نمي الحاكمين بمكة المعظمة، وهي ١٤
 كتاباً.

وقد ختم المحقق الكتاب بفهارس فنيّة تسعة، للاطلاع أكثر على محتويات الكتاب.

وقد زيّن الكتاب التصاوير الملونة الجميلة في آخر الكتاب هي خمسة عشـر تصويراً.

#### خصائص الكتاب:

إنّ نظرة خاطفة في هذا الكتاب الثمين تبرز أهميّته من عدّة جهات، يكن أن نعد منها مايلي:

١. الأعم الأغلب من المنشور في الكتاب هو مما يطبع ويحقّق لأوّل مرّة، بـل
 إنّ بعض بحوثه قد أخرج من كتم العدم.

٢. من الجهات المهمّة في الكتاب هو التأسيس، فإنّ المؤلف (حفظه الله) في



مشروعه «سلسلة ذخائر الحرمين» عامّة وفي هذا الكتاب خاصّة يعدّ رائداً في بابه.

٣. ومن ميزات الكتاب هو اعتماده على المخطوطات، فقد راجع المؤلّف في تحقيق وتأليف الكتاب إلى مخطوطات كثيرة من عشرات المكتبات، مضافاً إلى الطبعات الحجرية والقديمة، وهو أمر صعب يدلّ على همّة المؤلف القعساء.

ونحن في دراساتنا المعاصرة نفتقد ظاهرة الرجوع إلى المخطوط، وقلّما نجد باحثاً يعتمد على المخطوط كما يعتمد على المطبوع، فلا شك أنّ تراثنا المخطوط أضعاف مضاعفة بالقياس إلى ما طبع منه.

٤. تنوع البحوث والمطالب في الكتاب، ممّا يعطيه صفة «دائرة معارف» شيعيّة صغيرة، فما ورد في الكتاب دخيل في علوم عديدة، ويمكن الاستفادة منه في مجال البحث عن المدينة المنورة، تاريخياً، ثقافيّاً، رجالياً وتراجميّاً، سياسياً، جغرافياً... وغير ذلك.

0. من مميزات الكتاب الممتازة هو عدم الأخطاء المطبعيّة فيه، وهي إن لم تكن معدومة في الكتاب فهي أندر من النادر، ممّا يعز مثيله في كتاب يشتمل على أكثر من ألف ومئتى صفحة.

#### إطلالة على التراث المدنى:

من خلال تصفّح كتاب المدنيّات، وجولة سريعة في رياضها الممتعة يقف القارئ الكريم، على معلومات ثمينة حول تاريخ الشيعة في المدينة المنورّة، والصلات الثقافية بينها وبين سائر البلدان، وتاريخ الحوزة العلمية العريقة في هذه البلدة الطيّبة، وسوف نذكر في ضمن أمور موارد تستحق البحث والتحقيق:

أولاً: حضور الشيعة الفعّال والنشيط في هذه البلدة، مدينة رسول الله عَلَيْسِهُ ولاغرو في ذلك، فأئمّتهم و سادتهم أهل بيت رسول الله و ذرّيته هم من هذه البلدة المكرّمة، وإن طالتهم يد الظلم والجور عليهم، فأبعد بعضهم عن مدينة جدّهم الـنبي



### الأكرم صَلَّاللَّهُ.

ثانياً: النشاط العلمي والثقافي لعلماء الشيعة، ووجود الحوزة العلميّة فيها، فقد عمّرها علماؤنا بالدرس والتدريس، والبحث والتأليف، إلى جانب العبادة والنسك، في جوار مرقد النبيّ الأكرم عَلَيْكُ اللهُم عَلَيْكُ على مدى قرون متواصلة.

ويلاحظ قوّة هذا النشاط العلمي خاصّة في القرن العاشر إلى الشاني عشر الهجري، وازدحام الحوزة المدنيّة بعلماء الشيعة ورجالها وأعلامها.

ثالثاً: وجود الأُسر العلمية المدنيّة التي ورثت العلم من أسلافهم، وأورثته لمن خلفهم وهم في الأغلب من الأُسر العلوية الهاشميّه، مثل آل شدقم الحسينيين، فقد زخرت بالعلماء والفقهاء والأُدباء، وكان لهذه الأُسر دور بالغ الأهمية في استمرار الحوزة العلمية وإعمارها بالعلم والعبادة والتقوى.

وذلك على خلاف علمائنا المكّيين، فهم في الأعمّ الأغلب من بلدان أخرى، هاجروا إلى البلد الحرام، واتّخذوا من بيت الله جواراً ومن مقام إبراهيم مصلّى.

لكن ممّا يوسف له أنّ رجال هاتين الحوزتين هم من العلماء المغمورين، ممّن خفيت أخبارهم، واندرست آثارهم، فأحيا الشيخ الواثقي بمشروعه ذكرهم، وجددد رمسهم.

رابعاً: الصلات الثقافية والعلمية بين علماء المدينة وعلماء سائر البلدان، خاصة أعلام الطائفة، ممّن عليهم المعوّل في الفتيا والأحكام، وخير شاهد على ذلك كثرة الأسئلة من العلماء المدنيّين المتمرّسين في الفقه والعلوم الإسلاميّة، والأجوبة من الفقهاء الكبار، والرسائل العلمية المتبادلة بين علماء المدينة، وعلماء سائر البلدان، نحو إيران والعراق وجبل عامل.

فعلى سبيل المثال:

١- أسئلة السيد محمد بن شدقم وأخيه السيد علي من السيد محمد الموسوي



العاملي.

٢\_ أسئلة السيد محمد بن شدقم وأخيه السيد علي من الشيخ حسن بن الشهيد الثاني، صاحب المعالم.

٣\_ أسئلة السيد علي بن شدقم من الشيخ محمد بن حسن بن الشهيد الثاني. ٤\_ أسئلة السيد علي بن شدقم من الشيخ بهاء الدين العاملي شيخ الإسلام في إيران.

٥\_ أسئلة السيد حسن بن شدقم \_ والد السيد علي والسيد محمد \_ من الشيخ حسين بن عبد الصمد العاملي والد الشيخ البهائي.

وجميع هذه الأسئلة والأجوبة مطبوعة في هذا الكتاب، وهناك الكثير ممّا ذكر اسمه فيه.

ثمّ إنّ التأمّل في طيّات هذه الأسئلة والأجوبة والمكاتبات المتبادلة بين هؤلاء الأعلام التي كانت في الأعمّ الأغلب فقهية استدلالية تكشف عن قوّة الأواصر العلمية بين حوزة المدينة المنورة وسائر الأقطار، وغير ذلك من الدلالات والإشارات ممّا يفتقر إلى البحث والدراسة.

خامساً: الموقوفات الشيعية على الحرمين الشريفين وزائريهما ومجاوريهما، تنم عن اهتمام علمائنا وأعلامنا الأبرار، وعلقتهم الشديدة بحرم الله وحرم رسوله.

ولاحظ على سبيل المثال عدّة من الوقفيات على مراقد الأئمّة الأطهار للهِ اللهُ ا

سادساً: كثرة التأليف والتصنيف في تقرير رحلات الحج، نظماً ونثراً، ممّا يدلّ على اهتمامهم بهذه الرحلات المقدسة والشاقة في الوقت نفسه، وأهمية هذه الرحلات ممّا تعكس من تاريخ الحرمين الشريفين وارتباطهما بسائر البلدان.

سابعاً: التعايش السلمي بين أبناء الأمّة الإسلامية من مختلف الطوائف في



حرم الله الذي جعله أمنا وأماناً على زائريه ومجاوريه، والحرم النبوي الشريف، والاحتكاك العلمي السليم بين علماء المذاهب الإسلامية، وتبادل العلم درساً وتدريساً، وأخذاً وعطاءاً.

لاحظ على سبيل المثال الأسئلة والأجوبة بين السيد علي بن حسن بن شدقم المدني الحسيني وعلماء سائر المذاهب من أهل السنة والزيدية. (المدنيات، ج١، ص ٥١٧ \_ ٦٢٤).

ثامناً: العلاقات السياسيّة والاجتماعية بين الشيعة وأعلامهم، وبين حكّام المدينة المنورة أو حكّام البلاد الإسلامية.

تاسعاً: إرسال الهدايا إلى الحرم النبوي الشريف، من قبل السلاطين والحكّام وغيرهم، نحو اللوحة الحجرية الجميلة التي نحتها الميرزا محمدعلي سنگلاخ الخراساني، والشمامة المهداة من السلطان الصفوي. (المدنيات، ج٢، ص١١٠٥).

عاشراً: الروابط العلمية بين علماء الحرمين الشريفين، والصلات الثقافية والعلمية بين مكة والمدينة، نحو مناظرة القاضي السيد مهنّا بن سنان الحسيني المدني، (المدنيّات، ج٢، ص ٩٤٧ \_ ٩٨٦)، ونحو المناقشات العلمية بين السيد محمد بن جويبر المدني والسيد على بن شدقم المدني. (المدنيّات، ج١، ص ٢٤٤ \_ ٢٤٥).





المصوّرات

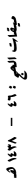
الله من من المن المنافعة والمنافعة والمنافعة المنافعة الم

مقابلة المحطوطة بنفسه ٢٢ شعبان سنة ١٠٢٨ ه. راجع الصفحة ٧٣٣ من المدنيّات.

ميقات العم : ٢٦ - ٢٧١١ هـ



باللة والقوالتنادا ومقالاات وكمهال ابلهاعلامة مروكار تورييه لم رفوعدًا علامًا الأولينية العن بعد الخالف المنافع المتران ويرفع عاصل المنتز كالبعلم التنوع والتلام والمدكر والمدول مغرافتول ندويدن شايخاالع نعف فألال ورج أنشابة الني خاصة بدون الخلاليد المنتقب الأولاني ويشكل مدم تسيده الزارة لكأ ٢ - الصفحة ٤٤٢ من المحطوطة المرعشية المرقمة ٦٦٦٣، و هي بداية أسئلة على من شدقير من الشيخ مجمد تعاد الدين العاملي، واحمع الصفحة ١٧٧ من المعد





مِيْقَاتُكُجُّ ٢٢٥ (

ميقات العبي : ٢٦ - ٢٤١١ هـ

خلفعالكا عيام السري من ولالم يله عندالكن والمقاء فكلم المضعدف فاجرام المؤمنان ولرائسا عن نافع عنا بن مراكم فللعجال وفيند وبقاة الله اللوباد وخروج في خالا عامايذكومن عدمذا الفنل وع الصدقان باموالمتاع وا دغيب لمدملة غريليم منيان الارض مسطامع الفومن النحب وأعزعله الماعلم بالمرو عيدون واخادم طول عنبته والهة الاطفاء ندراته مقال والقمة نوره ة الليزعة الشي الماركان سالات مالابد ولوكره الكافرون الفغرائ جزالة مهابن سنان بن صداله هاب الحسين غغ إنقاره لوالديو كجيع المونين علمت حذيا الخنعة من لمنز قلا كلت دل المرض وأصع نها وياً مزانوعا والفاعرعة ازقد فأت مها بعض لأوبراق وامامزاخره فقدعام فراوأ قلعلوا يك فيللوز للترفها فيزاخرى فتشعب اكلة دايزان فانكأ وكلوم التي اوي كلوم لايتلوالل يكن إختلات لان كلام على المالم القاف المراان كالمعطوف المديث والواقع فافانقلها علماسي فالمداكم ذلت واذلم استحفرا لاقتلابعيثها فانا المطديث المسريع يحزنقلها بالمغافال عظللعني اذكان القايع مزيلا المشف حراها ومزيلان الشاليالين ويتظالكا معوما وفيق لاتفطر وكلت والدانب فانكار فالمساوسي وه لقص الطغ بلسطة فحيية لمنااكاب كتتمافات مذعل وحدعولف

١٩ - الصفحة الأحيره من الحزائج و الحرائح ، للمعلوظ في كانة الإلحيات بماحة فردوسي يرقم ٢٠٣٧ . راحع الصفحة ٨٢٥ و ٩٢٩ من للدنيات



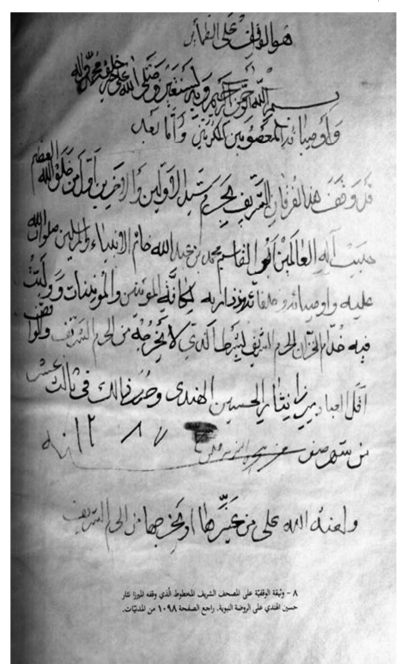


> - الصفحة الأولى من الشاظرة بين ابن الحسام و السيّد مهنّا بن سنان المدن، من المحطوطة المؤلسة ۲۹/۱۲۷ في مكتبة السيّد الكليابگاني. راجع الصفحة ۹۳۷ من المدنيّات.

منه فالله وفية العزم ولهم والرفط وسطيع الايا وفات الويطل الرك يم نرج ز كم للعلكم تعد وورد ع قيمنالوله الكرا وصد جد االعكم عمر يوع حبّا والعظيم فالملبغة بولي ليؤفيه ولاسد علضها وقيع فيدها بالمعدل لمحدة السياء ورعلي مرايا الدالع عُ المجالفاطة و أنجنا أكاط ولم وفي بدااله والواف يك منام ( 3 حبالا وصيعلا بفرج ا بعيمع قدرم كا وحبله ظامحدا في طولا و إحتي وعدا مل كا وطالوه وم عدر لاكتوب ل يحب النجاليه ولتدع بمزوقع علوماة بأمرا باللابار كمفياء دعي ماالعا طالم فرعاع ووذك ولدعع وفاطر عليها ولما تراها الايدالم والالعي يصرل

 لا الصفحة الأولى من المناظرة بن ابن الحسام و السيّد مهنّا بن سنان اللدن، من المحطوطة المرقمة ٢١٩٠ في مركز إحياء النوات الإسلامي بقم. راجع الصفحة ٩٣٧ من المدنيّات.

ميقات العج : ٢٦ - ٢٧٠١ هـ





ر الدون بسياد الرابع الماري المرابع والمرابع الدراي من والاستعاد الماري المن يمولا المنافعة المرابع ال والمالة المدولة الحيا المروي المينة وتريده فالمرافعة المدولية والمية والمان الحارات والمرتبطة والمتاوية والمالية والمراب والمنطورة المقام والموافق مؤسول وراب مواسا المار المراب المواجد الماران المواجد منافقا فالمواجل مواجل سارعة فينا والأعار بالتام ويتوار المراس والمراب والرواحة والمراب الماميان الوار بعدودا المسترى الفايل فالمواج والزواجة المركامليدن وبالوكارية ووالرافزات والماران والمارين والمعاشيكة كالمتواف الماركان المراف المالية لنفة الالان شهاري لايل وزلوق من والدي يبدون المارية المارية المارية المارية المارية المارية المالية أرازه المشأة المأرة فالمواد بالمؤوثية والمفراز والاستواري الكروء والاسترام والمرافظ والمرافظ المساعد المراوا والموالي الكليبين ستهويظ ونعاولا يتلق تسبغن فالموز متواج والكود والنفيه جزوا إكا الجا بلغت بشار فأك فالتكافأ وتكوارا وأ للتطبيرة والمتنازية معين والسايدة والمنافي والمدار المال المراب والمتلاطق المعتالة المالية والمالية الأدار التهاد فالربور والتربور فالأطليك وإين التركيل الإراضة في المستواد التوجيد فالمارين بياية واخذ السار كاين وواج ڸڴڰۯڛڗۑڋ۩ٷڽۯڟۼڟڔٷؽڵڐ؉ۅ۩ڿڔ؈ۯڶۅۅٷؿ۩ڟۺڔڵؠٳ؆ٛٷڂڐڰڂڋڿ۩؋ڟۣڷڰڮڟٷۼٷۼڰڟۺڮۅڰ**ڟؿ**ڂڎۼۻۊڰڰڰڿڰڿڰۻۿڰڰڰ الكاركان المنازية والمنازية الدينة بالمازنان الفارن ومناه المنصفة المؤلف تدأد أواد يمانا أبهوا والميوميد والمعاصلية الاطاعية أدال يظاهرت مفد المينة ويناق والمقت أتران إلى وسال إلى وشائل إلى والمنافي الكنة كالمراج المركان والمسائل والمراج المراجع المرا الوزيمة عزالها الكرية أديب الاستهدادة ومعزج عيووتني الماية والتاق تحالف المالا المالة الموطيقال بُعَدَانِ مَنْ يَعِيدُ وَاللَّهُ الْمَرْسَيْنِ مِن وَقِلِمُ لَكُولُ الْمُؤْلِقُ وَقَالُ لَلْهِ الْمُعَلِّعُ وَا المناسبية فاراخيان وارادان والمان المنابكة والمدالية المايان والمان والماية والافراك المناسبة الكونتكاءة والكركاري والمعارضان خفاه الامتهاء الهوالتكووكان كاليوال الامتكاث ولعباله فوكان العاجشات الاي المرافكية رخلوره وماء ويستنزه ويتناه وفنا مغوطكا والمواد فالأواد والمواطل والواز فالواس وكالمطيالة والما الانازي ت منها مناويزيل لهاند الماينده من طيروه يكزي وليه الملكة وليا الميك مساند ومسايدة الماراة en لأواسن لواحت يجارون فوجه وهوجه والزيارة ويوالوا الان مولايا مالوا كالوا الكام والمنتفق والطراوا الخارة الطب المؤرامية والانتخاذ الاعتبارة والوثو ونعوا والكواح والكواح التاثيرة الاريادية والمتنافة كالمحافظة الانتخاط المتنفطة والتعبد والواحة طنوى الدن فاست الديسة التراسية الاطور ووالدي بينية ما الزاولات والوائد المتاب والمؤشلة عن المرابية و للوائدة والمرابس ما كالشارات والواسار العارضة والعرضة والعينية والمتاريخ المتاريخ المتاريخ المتاريخ لاونانه توطيا كالمتوار والمتارة ومناء ولنعا والما المراغ فالمتا وتناوا فالتي ومتوانك والمتاريف والكاوترون والما كينبوللون تشكرت والمفال مرتبو بغزيا كاعلز استار بهباته فيمارتيني الإنكائو استأر المهندية بالكون الإفاق المتواطرات مؤاطرات ستنوغطان فيسيدن فناز فاعلى وكالمان أنستريغني أوتفاه نأس سنزو فكورت يشاطان فالانتقاب خانواز فالنور كالمتكاوات أغيب وللذالة يتفال دامه العليقة فالزمان والزمل والزائة بأد وابتشاية والمستشفي وايفا فلنامني بفدال فأرما فاستراجه الأولاد الأطريك يبالها فاختلي النبويلهم بالدمنس وكالمستعاد أأدا فرامتو الدماء والطبوان كالأوالي المواجهية الونزيدية والتود الزوالم فالمؤارية والمنداب فاريضا فوكل المرينة والمراز والمراسا والمنافئة والمقوات والوالما ويتار والمنطاها فيتورين كفن ألفيل وتنجز ليانن ويكش المان المائون وتانية إنا المورينية والفيترك الدعوارة والمؤافرة وتوالفورة كالوزير أهدارات والوادة لنا والتيني النام فالكسداة والك المارة ودارو واكبرا عرارين ولينقضنون نوعون التحوا وغان أبانتهن لقاما توفياً فله إنه يعوله المؤرَّف عن المسارَّة في الانتسام وأنَّ على الخارجين المروي الرحامة كالماقان كالمدكون والمركزات والمراكا والمراكز والمراكز والمراكز والمراكز والمراكز والمنابع وبقعو وكالونعلون فللتواسا فارد زمياون فرومك والكون أوار مروه منهيك الدورات الوكايكة يعلاعتليلات فتخريعيك والاداد الداعوا والرجارة فودا الواد المتلومين أأواب الميطور فيا للهابالإشافات والقلعلون للبابؤ يشدون كالزيابا بإرائيت كالمائية والمتعادية والمرازة والمتراث والمائية أليات والتأوي والتاجلية والبنيها أي للأواد والوالات كواجا تؤريه ويندوكا فالعقوان واجترا المصابد الماليون والموالية ٩ - الصفحة الأولى من المصحف المحطوط ألذي وقفه الموزا نثار حسين الهندي على الروضة النبوية. راجع الصفحة ١٠٩٨ من المدنيّات.

ميقات العبج : ٢٦ - ٢٤١١ هـ

المددود العالمين والقتلة والده على مرالها الرحر الحريم المسائين عموالة والكاوسان الصالحين في موالة والكاوسان القالمين عموالة والكاوسان القالمين في الملا علم المدود بعان المستماه الملا علم المدود بعان المستماه الملا علم المدود بعان المستماه الملا علم المدود المدود المدود المدود بعين المحتود المدود المدود وقد المدود والمدود وقد المدود وقد المدود وقد المدود وقد المدود وقد المدود والمدود وا

١٠ - الصفحة الأولى من مخطوطة هذاية التصديق إلى حكاية الحريق ، المفتوطة برقم ٦١٦ في مكتبة ملك. راجع الصفحة ١٠٤٣ من المدنقيات



يد به موال مسوول بسد فاعزه والرسدة موجه الدورة والرسدة موجه الدورة والرسدة موجه الدورة والرسدة موجه الدورة والم تيراز وحصوبها على منت كما هو والانفضاد الوصاد والصلى الاراز فلما المقار روز منز وعلود تبدد وكما محتفل سمع بير على طاهر وتوريز عان شاه مسلطان ١٥ - صفحة من مخطوطة تحفة الأزهار و زلال الأنمار ، بخطَّ طوَّفه السيَّة ضامن بن شدقم للدني ، المحفوظة المرقمة ٩٩٢ في مكتبة جامعة طهران .

المسان وجوالعربة الموقالان وقطها على على كالمان وعلها على على كالمان والمسان وعلها المسان والمسان على المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسان والمسان على المسلم والمسان والمسان على المسلم والمسان والمسان على المسلم والمسلم والمسلم المسلم المسلم المسلم والمسلم المسلم المسلم والمسلم والمسلم والمسلم والمسلم المسلم المسلم المسلم المسلم والمسلم المسلم المسلم والمسلم المسلم المسلم والمسلم المسلم والمسلم المسلم والمسلم المسلم والمسلم المسلم المسلم والمسلم المسلم المسلم والمسلم والمسلم المسلم والمسلم والمسلم المسلم والمسلم وال

١٣ - الصفحة الأولى من ديوان السيّد على بن حسن بن شدقم المدنى، المحطوط المرقم ٧٠٧ في مركز إحياه التوات الإسلامي بقم . واحم الصفحة ٢٦ من المدنيّات.



ارمن زبنه المن الإنجى بالد قولي هية اليؤللود الزيؤ وها بيئر وروا بكام الانوس عرق المنافع من عرق المنافع من عرق المنافع في المنافع من عرق المنافع في المنافع من عرق المنافع في المنافع من ا وبنه وهروس ويوفافرو لالكلم بنالم الوالعان السال علالماني فيالوستون المرانيي /قاقدة الدول كافاة المرة ملة مرتب من الماقة جال عوام والمواجية عرصال الفروقال مكامة في منواس مهنا والقيام الدروعمها بلغال أعل الول مقدم المراد في الموالي به الني وداود البهائم في ما كما في المؤلفات كاما واهرا وكيلين على مع فيوالام يوما إلى اود في موانا أمها فلاسلام من فلزاد و الراحا وحسن وابلوار ومياوس كالفل الله وعقد الشريم على فالقر فلزاد من ويب وفوا ما وعراع المع فكوفاك والعرف المراب وكاراوس من الوالي الوراه والفايم الهميمرورا والألاطرب المواست ترزيعا فيدة كفالسيد ابالساريا وموسل عن بنوي سنا الله افت مع مع عرا والأمنع فابعة بالتع وعيرهم والداعل والتي المقد يسلم فرويها وع قد بالهاو كادفافه التوما تطواله المراعير فلوالع منفاوك اومه وماكما والكيب عراق عمر الأوابا كالما والمتعلق المالا طابر إلى التعالى في الالام من البر هو الأول الدين التعليم فال كالقريد الوجوب كان الاكان بمقض المرسوا والمعرض والدوالا والسيام معود العاطرة وتقراء التي الام منا ومنا بدل أن يذا العركان في ولوز العراولا والأي العوارات الأول الأكاف الأعلق معلونا علالا ١٤ - الصفحة ٢٥ من مخطوطة زهرة المثول ، تأليف السيَّد علي بن شدقم المدني و بخطِّ الفقيه السيَّد محمد بن علي بن حيدر العاملي للكِّي . واجع الصفحة ٨٤١ من المدنيات.



#### Synopsis

The present two-volume book bears the title "al-Madaniyyat" and contains tens of papers on Medina - Madinah al-Nabiyy- written by Muslim scholars. The contents of these two volumes include the following: I. A photo of an inscription of Bismillah al-Rahman al-Rahim that Mirza Muhammad-Ali Sanglakhi Khurasani prepared for the Prophetic Mosque (Rawadah al-Nabiyy) in the 13th/19th century; it is now kept at the Tabriz Museum, Tabriz, Iran. 2. A biography of Sayyid Muhammad b. Hasan b. Shadeqam al-Madani (d. 1008 AH/1599) and the queries he directed to Sayyid Muhammad al-Amili (d. 1034AH/1624) as well as the latter's answers. 3. A biography of Sayyid Ali b. Hasan b. Shadqam al-Madani (d. 1034 AH/1624) and the queries he directed to Sayyid Muhammad al-Amili and the latter's answers. 4. A biography of Sayyid Muhammad b. Juwaybir al-Madani (11"/17th century) and the questions he directed to Sheikh Hasan al-Amili (d. 1011 AH/1602). 5. The questions Sayyid Muhammad b. Hasan b. Shadqam al-Madani directed to Sheikh Hasan al-Amili, and the latter's answers. 6. The questions of Sayyid Ali b. Hasan b. Shadqam al-Madani and Sheikh Hasan al-Amili's answers. 7. Sayyid Ali b. Hasan b. Shadqam al-Madani's questions and Sheikh Muhammad b. Ahmad b. Khatun al-Amili al-Makki's answers. 8. A couple of papers of Sayyid Ali b. Hasan b. Shadgam al-Madani on the following topics: The ifk verse in the Holy Quran, some articles of faith, the non-mandatoriness of tawaf al-nisa in the tamattu umrah, choosing a witness while divorcing one's spouse, legitimacy of invoking curse in favor of Yazid b. Muawiyyah, and comparison of traditional weight units in Medina with the customary ones. 9. Sayyid Ali b. Hasan b. Shadqam al-Madani's queries and the answers provided by some Sunni scholars of Medina. 10. Sayyid Ali b. Hasan b. Shadqam al-Madani's queries and the answers given by Muhammad b. Hasan b. Zayn al-Din al-Amili. 11. Sayyid Ali b. Hasan b. Shadqam al-Madani's queries and Sheikh Muhammad Baha al-Din al-Amili's answers. 12. The questions raised by Sayvid Muhammad b. Ali b.Tarrad al-Husayni al-Madani and Husayn b. Rabiah al-Madani and the answers provided by Zayn al-Din al-Amili, the 2<sup>nd</sup> Martyr. 13. Sayyid Hasan b. Shadqam's queries and Husayn b. Abd al-Samad al-Amili's answers. 14. A catalog of hadith-relating license, compilations, and manuscripts preserved at Modina. 15. Some qasidas in favor of the Prophet Muhammad and the infallible Imams buried at al-Baqi Cemetery. 16. A dialog between Ibn Hisam and Sayyid Muhammad al-Madani on respecting Sayyids. 17. Biographies of Sayyid Muhanna b. Sanan, the Qadi of Medina; and Ibn al-Jalal al-Humsi Ahmad b. Abd al-Karim. 18.Introduction of some villages around Medina, viz, Urayd, Sirya, Sayah, and Anabah. 19. Introduction of some letters of endowment concerning Medina, and the receipt of Sultan Husayn Bayaqra the Timurid in return of a gift he presented to the Prophetic Mosque. 20. The treatise "Hikayah al-Tasdiq ila Hikayah al-Hariq" of Fadl Allah al-Khanji on the fire at the Prophetic Mosque in 886 AH/1481. 21. A catalog of the Quran codices in manuscript dedicated to the Prophetic Mosque. 22. A treatise on the valuable censer for incense that Shah Husayn the Safavid dedicated to the Prophet Muhammad's shrine in 1118 AH/1706 . 23. Muhammad b. Habib al-Baghdadi's (d.245 AH/859) treatise "Ummuhat al-Nabiyy". 24. A sequel to the book "al-Turath al-Makki". 25. The curtains of the Prophet Muhammad's Mosque dedicated to the shrines of Imam Ali at Najaf and Imam Musa al-Kazim at al-Kazimiyyah, Iraq.

Husayn Watheqi





# الجزء الأوّل

الأسئلة: للسيّد محمّد بن شدقم المدني، وللسيّد عليّ بن شدقم المدني، وللسيّد محمّد بن جويبر المدني، وتراجمهم.

والأجوبة: للسيّد محمّد العاملي صاحب مدارك الأحكام، وللشيخ حسن العاملي صاحب المعالم، وللشيخ محمّد ابن خاتون العاملي المكّي، وللشيخ محمّد ابن الحسن بن الشهيد الناتي، ولعلماء السنّة المدنيّين.

تفسير آية الإفك. الاعتقادات، عدم وجوب طواف النساء في عمرة التمتّع. الإشهاد عـلى الطلاق، الشهاب الثاقب في تخطئة اليزيدي الناصب. كلّها للسيّد عليّ بن شدقم المدني.

#### الشيخ حسين الواثقي



المدينة النبوية عاصمة الثقافة الإسلامية سنة ١٣٤٤هـ ٢٠١٣م

#### سلسلة ذخائر الحرمين الشريفين

0 ...... العدنيات (الجزء التاني)
المبغ حسين الوائقي
داتش حوزه ٢٥١/٧٤٢٨٠ .... الأولى ٢٠١٠٠٠ ...... اعتماد العنوان.... تحقيق و تأليف... الناشر...... الطبعة...... العطبعة...... العدد......

شابکد: (دوره) ISBN: 978-964-8893-39-4 (دوره) ISBN: 964-8893-29-2 ( د ) ۲۵۱-۲۳۷۷۲۴۲۳، ۲۵۱-۲۳۷۲۴۲۳، ۲۵۱-۲۳۵-۲۳۵ (الدوّلات حقوق الطبع معفوط للمؤلّف

موشنامه؛ والتي، صين ١٣٣٦ ... معلق وگردآورند. معراق و پيدية آورد السيتات/مطيف تأليف حسين والتي مقاعمات لقرم قيد دائش موزد ١٣٩١. مقاعمات القامري: ٢ ج شايك: ISBN: 978-964-8893-30-4 (4,53)... ISBN: 978-964-8893-29-2 (1 g)

المجاهد معرف الدورة -- / - - الريال ووست مرادورة -- / - - الريال ووست المحاد الدورة -- / - - الريال ووست المحاد الدورة -- / - - الريال ووست المحاد الموست المحاد ا

طبع على نفقة الشيخ الواثقي





مقتطفات من رحلة الحجِّ، للقندمار ي (٣)

# المشاعر والأماكن المقدسة في مكة المكرَّمة

تحقيق: أحمد خامه يار

في بيان مواضع أعمال الحجّ والعمرة ومواضع استجابة الدُّعاء في مِنى وعرفات

الحَجّ بفتح الحاء لا بكسرها في الأشهر وعكسه شهر الحجّة، وكسره صاحب الفروغ، ومعناه في اللّغة كَثرَة القصد إلى مَنْ تعظّمه من قولك: حججت فلاناً، أي عدت اليه مرّة بعد أخرى، وحكي ذلك عن الخليل. قال الجوهري: ثمَّ تعود استعماله في القصد إلى مكّة الشريفة للنّسك. وقال الكندي: الحَجّ القصد، ثمَّ خُصّ



كالصلاة وغيرها. قال المُخبَّل السَّعْدي وهو كعب بن ربيعة ':

(شعر)۲

#### ألم تعلمى يا أمّ عَمْرة أنّنى \* تخطأني رَ يب المنون" الأكبرا

#### وأشهد من عوف حلولاً كثيرة \* يحجّون سبّ الزّبرقان المزعفرا

أي يقصدونه ويختلفون إليه، والسبّ بكسر السيّن المهملة وتشديد الموحّدة: العمامة، وفي بعض النسخ بدله: البيت، والزيّرقان بكسر الزيّاي المعجمة: لقب حُصين بن بدر بن امرء القيس الفزاري، وسمّي به تشبيها له بالقمر لحُسنه وجماله، وكانت له عمامة صفراء مزبرقة بالزعفران أي مصبوغة، وكان يرفع له بيت من عمائم وثياب وتنضح بالزّعفران والطيّب، وكانت بنو تميم تحج ذلك البيت، والحج القدوم؛ يُقال: حج علينا فلان وذا قدم، ويُقال: حججت بيت الله، أي قصدتُه أو قدمت إليه لأفعال النسك.

قال الجوهري: قد نسك وتنسك أي تعبّد، ونسك بالضّم نساكة أي صار ناسكاً، والنّسك والنّاسك في الأصل من النّسيكة، وهي الذبيحة التقرُّب بها ثمَّ اتّسع عنه فصار اسماً للعبادة والطّاعة، ومنه قيل للوليّ ناسك.

وقال صاحب المطالع: المناسك مواضع متعبّدات الحج، فالمناسك إذاً المتعبّدات

١. هو من الشعراء المخضرمين، اختلف المؤرخون في تحديد اسمه، فقالوا أنه ربيعة بن مالك، أو
 كعب بن ربيعة، أو ربيع بن ربيعة. ورجّح الباحث "حاتم الضامن" الاسم الأخير. أنظروا: «المخبّل السعدى: حياته وما تبقّى من شعره»، ١٢١٠.

٢. ذكر هذه الأشعار الجواليقي في شرح أدب الكاتب :٣١٣.

٣. في المصدر: الزمان.



كلّها، وقد غلب إطلاقها على أفعال الحَجّ لكثرة أنواعها، والمناسك جمع مَنْسَك بفتح السين وكسرها؛ فبالفتح مصدر وبالكسر اسم لموضع النّسك، وهو مسموع وقياسه الفتح في المصدر والمكان، ومعناه الشرعي قصد مكّة المشرّفة لعمل مخصوص في زمان مخصوص.

والعُمرَة لغةً: الزيارة، يُقال: اعتمره، أي زاره، ثمَّ صار عرفاً في زيارة البيت الشريف على وجه مخصوص. قال ابن أحمر ':

يُهِلُّ بِالفَرقَدِ رُكباناً \* كَما يُهلُّ الرّاكِبُ المُعتَمِرْ "

وفي الشرع عبارة عن أفعالها المخصوصة المذكورة في مواضعها كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

### صِفَةُ مِني

مِنى بكسر الميم وفتح النون المخفّفة والقصر، والغالب عليها التذكير والصّرف، وقد يكتب بالألف، اسم بليدة.

قال ياقوت في «معجم البلدان»: قال ابن شُميل: سُميّت بمنى لأنّ الكبش مُنِي بها أي ذُبح. وهي على فرسخ من مكّة، طولها ميلان، تعمّر أيّام الموسم وتخلو بقيّة السنة إلاّ ممّن يحفظها. وعلى رأس مِنى من نحو مكّة عقبة تُرمى عليها الجمرة يوم النّحر، ومِنى شِعبان بينهما أزقّة، والمسجد في الشارع الأيمن ومسجد الكبش بقرب

١. في الأصل: "ابن أحمد"، وما أثبتناه موافق لما ورد في لسان العرب.

٢. في المصدر: "ركبانها".

٣. لسان العرب، لابن منظور ٢٠ : ١٧١٤.



العقبة، وبها مصانع وآبار وحوانيت، وهي بين جَبَلَين مُطلّين عليها. ا

وذكر الزركشي في كتابه «إعلام الساجد في أحكام المساجد» أن حدود مِنى ما بين جمرة العقبة ووادي محسر، وليس الجمرة ولا وادي محسر من مِنى، انتهى. وقال الطَّبري: إن العقبة من مِنى ولم يُنقل عن أحد أن الجمرة ليست من مِنى، وفي صحيح مسلم من حديث الفضل بن عبّاس، أن وادي محسر من مِنى، ومِنى من الحَرَم بلا خلاف، وما أقبل من الجبال على منى فهو منها. لا

وقال النّابلسي: وجمرة العقبة حدّ مِنى من الغرب وليست من مِنى، وهي الــتي بايع النبي عَمَالُهُ عندها الأنصار على الإسلام والهجرة.

وللشهاب ابن أبي حجلة:

شكرت إلهي بعد حلقي في منى \* بيوم حمدنا في صبيحته القرى ولو أن لي في كل مَنْبَت شعرةً \* لساناً يبث الشُكر كنت مُقصراً

وقال النّووي في تهذيب الأسماء: وهي \_ أي مِنى \_ شِعبُ ممدودٌ بـين جـبلين أحدهما ثَبير والآخر الصّانع، قال: وحدّها من جهة الغرب وجهة مكّة جمرة العقبة، ومن الشرق وجهة مزدلفة وعرفات بطن المسيل إذا هبطت من وادي محسّر. أ

وقال بعض المصنّفين في هذا: ذرع مِنى من جمرة العقبة إلى وادي محسّر سبعة آلاف ذراع ومائتا ذراع، قال: وعرض مِنى من مؤخّر المسجد الذي يلي الجبل لحذاه

١. معجم البلدان، ياقوت الحموى ١٩٨٠.

٢. إعلام الساجد بأحكام المساجد، للزركشي :٦٧.

٣ في الأصل: "الصابع"، وفي المصدر: "الضائع".

٤ تهذيب الأسماء، للنووي ٤ :١٥٧.



ألف ذراع وثلاثمائة ذراع، قال: ومن جمرة العقبة إلى الجمرة الوسطى أربعمائة ذراع وسبع وثمانون ذراعاً، ومن الجمرة الوسطى إلى الجمرة التي تَلِي المسجد الخيف ثلاثمائة ذراع وخمس أذرع، ومن الجمرة التي تلي مسجد الخيف إلى وسط أبواب المسجد ألف ذراع وثلاثمائة ذراع وإحدى وعشرون ذراعاً، انتهى.

قال الفاسي: ومن حدّ باب بني شيبة إلى أعلى العقبة التي في حدّ مِنى ثـلاث عشرة ألف ألف ذراع وثلاثمائة ذراع وثمان وستّون ذراعاً.

### وبمنى آيات:

منها: رفع ما تقبّل من حصى الجمار بمنى ولولا ذلك لسدّ ما بين الجبلين. وقد رُوي عن الشيخ أبي النعمان التبريزي شيخ الحرم ومفتيه أنّه شاهد حصى الجمار وهو يُرفَع عياناً.

ومنها: اتَّساعها للحجَّاج في أيَّام الحاجّ مع ضيقها في الأعين عن ذلك.

روى أبو داود عن النبي عَلَيْهِ قال: قلنا: يا رسول الله إنّ أمر مِنى لعجيب، هي ضيّقة فإذا نزلها الناس اتسعت، فقال عَلَيْهِ إِنّما مَثَل مِنى كالرّحم إذا حملت وسّعها الله.

ومنها: كون الحدأة لا تخطف اللّحم يمني أيّام التشريق وذلك على خلاف عادتها في غير هذه الأيّام.

ومنها: أنّ الذُّباب لا يقع في الطّعام وإن كان لا ينفك عنها غالباً كالعسل. ومنها: قلّة البعوض أيّام الحَجّ.\

مسجد الكبش: وهو على يسار الصّاعد إلى عرفة بسفح جبل ثبير، وهو

١. شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، تقي الدين الفاسي ١: ٤٢٢.

معروف إلاّ أنه الآن خراب، عمَّر الله مَنْ عمَّرهُ.

مسجد النّحر: وهو بين الجمرتين الأُولى والوسطى على يمين الـذاهب إلى عرفة، يُقال إنّ النبي عَلَيْلُ صلّى فيه الضحاء ونحر هَدْيَه عنده، وهذا مكتوب في حجر هناك.

وقال القطب: نحرَ فيه النبي عَيَّمْ في حجّة الوداع ثلاثاً وثلاثين بُدنـة، وأمر أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب أن يُكمِل نحر تتمّة مائة بدنة عنه عَيَّمَ في طالب أن يُكمِل نحر تتمّة مائة بدنة عنه عَيَّمَ وهو مسجد مشهور غير أنّه الآن داثر، عمَّر الله مَنْ عمَّرهُ.

#### مسهور غير آنه آدي دائر، عمر آنه آ خ ذكر عَرفات مَوضِع وقوف الحجيج

على اثنى عشر ميلاً من مكّة، ويُعرَب إعراب مسلمات، ويـوم عرفـة غـير منون ولا تدخله الألف واللام، وهو تاسع ذي الحجّة، وهما ممنوعتان مـن الصَّـرْف للتأنيث والعَلَميّة، والتنوين في عرفات ليس بتنوين صرف. واختلفوا في عرفـة هـل هي اسم مكان أو زمان؟

فبالأوّل قال صاحب المحكم والنّووي في التهذيب والمطرزي في المغرب وابن الحاجب واللّفظ له فقال: «عرفة وعرفات جميعاً عَلَمان لهذا المكان المخصوص»، انتهى. وعلى هذا إضافة اليوم إلى عرفة كإضافته إلى حُنين في يوم حُنين.

وبالثاني قال الفَرّاء وصاحب القاموس والطّبرسي في مجمع البيان واللّفظ لـه قال: «وعرفات اسم للبقعة المعروفة يجب الوقوف بها، ويوم عرفة يوم الوقوف بها»، انتهى. وعلى هذا فإضافة يوم إلى عرفة كإضافته إلى عروبة وهي اسم للجمعة كقول الشاعر: «يومٌ كيوم عروبة المتطاول».

سُمِّيَتُ عرفة لتعارف آدم وحوا عليها لأن آدم أهبط إلى الهند وحوا إلى جدة فتعارفا بالموقف، وقيل لتعريف جبرئيل عليها المناسك بها للخليل التيالا، وقيل لاعتراف الناس بها بذنوبهم.



قال في «إعلام الساجد» : عرفات لها أربع حدود: أحدها ينتهي إلى جادة طريق السَّرِف مككتِف بمهملتين. أموضع قُرب تنعيم؛ والثاني إلى حافّات الجبل الذي وراء أرض عرفات؛ والثالث إلى البساتين، التي [تلي] قرية عرفة، وهذه القرية على يسار مستقبل الكعبة إذا وقف بأرض عرفة؛ والرابع ينتهي إلى وادي عُرنة بالنّون كهمزة. وليس من عرفات وادي عرنة ولا غرة، ولا المسجد الّذي يصلّي فيه الإمام المسمّى بمسجد إبراهيم، بل هذه المواضع خارج عرفات على طريقها الغربي ممّا يلي مزدلفة ومنى ومكّة، وما ذكرناه من كون المسجد ليس من عرفات هو الّذي عليه الشّافعي.

وقال الشيخ أبو محمد الجويني \_ والد إمام الحرمين \_ مقدم هذا المسجد في طرف وادي عرفة، لا في عرفات، وآخره في عرفات، قال: فمن وقف في مقدم المسجد لم يصح وقوفه، ومن وقف في آخره صح ولعله زيد بعد الشافعي في أرض عرفات هذا القدر المذكور في آخره، وبين المسجد والجبل الدي بوسط عرفات المسمى بجبل الرسمة قدر ميل، وعرفات ليست من الحرم، ومنتهى الحرم من مكة تلك الجهة عند العَلَمَين المنصوبين عند سهم المأزمين وهما ظاهران. لا

١. في الأصل: "إعلام المساجد"، وهو خطأ.

٢. هكذا ورد في الأصل، أما في الحقيقة والمجاز و إعلام الساجد: وادي عرنة.

٣. في الأصل: "البساطين"، وما أثبتناه هو من المصدر.

٤. إضافة من المصدر.

٥. ما بين خطين لم يرد في الحقيقة والمجاز ولا في إعلام الساجد.

٦. هكذا في الأصل، وفي المصدر المطبوع: "وادى عرنة".

٧. إعلام الساجد، :٧٧ ويبدو أنَّ مؤلف الرحلة اقتبس من كتاب "الحقيقة والمجاز" ٣ : ٣٤٣.



أمّا مسجد نَمِرة بفتح النون وكسر الميم بعدها راء مهملة، قال في القاموس: غرة كفرحة، موضع بعرفات، إلى أن قال: ومسجدها معروف. وفي المصباح: وغرة أيضاً موضع قيل من عرفات وقيل بقربها خارج عنها.

قال القطب في «الإعلام» أنه \_ يعني السلطان قايتباي، ' \_ عمر مسجد غرة في عرفة عرفة، وهو المسجد الذي يجمع فيه الإمام بين الظهر والعصر جمع تقديم في يوم عرفة للحجّاج المُحرمِين في ذلك الآن ولا يجمع عند أبي حنيفة في غير ذلك الحال جمع تقديم إلا في ذلك المسجد ولا جمع تأخير إلا في مزدلفة بين المغرب والعشاء للحجّاج، انتهى. '

أقول: وأمّا قوله: لا يجمع عند أبي حنيفة إلاّ في ذلك المسجد، ليس بصحيح لأنّ شرط جمع التقديم هو عرفة من غير ذكر تعيين لمسجد غرة في كتب علماء الحنفيّة، وحيث وقع الاختلاف في مسجد غرة ومسجد إبراهيم هل هما من عرفات أم لا، فالجمع في أحدهما بين صلاتي الظهر والعصر مشكل فإنّ شرط هذا الجمع عند أبي حنيفة الوقت وهو يوم عرفة والمكان وهو عرفة والإحرام، فلا يصح الجمع في غير عرفات.

وأمّا قوله: ولا جمع تأخير إلا في المُزدلِفة بين المغرب والعشاء للحجّاج، فإنّ قوله للحجّاج لغو ً لأنّه ليس بشرط عنده وهو عند جمع بسبب النّسك فيجوز لأهل مكّة ومزدلفة ومنى وغيرهم، والصحيح من مذهب الشافعي أنه جمع بسبب السفر

١. في الأصل: "قابتاي"، وهو خطأ.

٢. الحقيقة والجاز في رحلة بلاد الشام ومصر والحجاز، عبد الغني النابلسي ٣ : ٣٤٤.

٣. اقتبس المؤلف من كتاب "الحقيقة والمجاز" ٣: ٣٤٤.



فلا يجوز إلاّ للمسافر. ا

ومن الألغاز المستظرفة في الجمع بمنى والمزدلفة قول العلاّمة مُحبّ الدين بـن راشد ً السّبتى:

(شعر)"

ما أسم أرضٍ فريدٍ \* و إن تشأ فهو جمع وفيه للفضل وقف \* وفيه للحرف دفع وفيه للجمع صرف \* وفيه للصرف منع ؟

١. اقتبس المؤلف من كتاب "الحقيقة والمجاز" ٣: ٣٤٤.

٢. هكذا في الأصل خطأ، والصحيح: "رُشَيد". وهو محب الدين محمد بن عمر بن محمد الفهري، المعروف بابن رُشيد السبتي (٦٥٧-٧٢١هـ)، رحالة مغربي، وعالم بالأدب والتفسير، ولي الخطابة بجامع غرناطة. انظروا: الأعلام، للزركلي ٣١٤:٦.

٣. ملء العيبة، لابن رئشيد السبتي ١٠٢:٥.

٤. في المصدر: "وما"

٥. في المصدر: "للفعل"

٦. هكذا في الأصل، والصحيح: كان وقوفي.



ومن أسمائه: «المشهود»، لقوله تعالى: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ»، لما أخرجه الترمذي في جامعه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْنَ اليوم الموعود يوم القيامة، ويوم المشهود يوم عرفة، والشاهد يوم الجمعة. ولله الحمد صاركي يوم الشاهد والمشهود متحداً كما في حجّة الوداع لرسول الله عَلَيْنَ الله الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَانَ الله عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَانَ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَانَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَانَ اللهُ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ اللهُ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانَ عَلَيْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَانِ عَ

#### صفّة المُزدلفّة

وأمّا المزدلفة بضم الميم وسكون الزّاي المعجمة فموضع بين عرفات ومنى لأنّه يتقرّب فيها إلى الله، أو لاقتراب الناس إلى منى بعد الإفاضة، أو لجيء الناس إليها في زُلف اللّيل يرجع الحاج إلى المزدلفة من طريق المأزمين بين العلَمين دون طريق ضب". في المصباح: المأزم الطريق الضيّق بين الجَبلَين، إلى أن قال: ويقال للموضع الذي بين عرفة والمشعر الحرام مأزمان.

وضب بضاد معجمة بعدها موحدة اسم جبل يلحقه مسجد الخيف في وادي منى، وطول المزدلفة من طرف وادي محسر الذي يليها إلى أول المأزمين ممّا يليها سبع آلاف ذراع وسبعمائة ذراع وثمانون ذراعاً وأربعة أسباع ذراع، ويكون ذلك ميلين وخُمس ميل وأربع أخماس سبع ميل وأربعة أسباع عشر سبع خمس ميل، ومن حدّ باب بني شيبة إلى حدّ مزدلفة من جهة منى عشرون ألف ذراع وخمسمائة ذراع وسبع أذرع وثلاثة أسباع ذراع، ويكون ذلك خمسة أميال وستة أسباع ميل وسبعة أعشار عشر سبع خمس ميل وثلاثة أسباع عشر عشر سبع خمس ميل،

١. البروج: ٣.

٢. كذا في الأصل المخطوط.

٣. كذا في الأصل المخطوط.



تقريباً.

## صِفَة المشعَر الحَرام

وأما المشعر الحرام، ويقال له جبل قُرَح \_ بقاف مضمومة ثمَّ زاي معجمة مفتوحة وحاء مهملة \_، فهو جبل صغير من المزدلفة، وهو آخرها وليس من منى، ويُقال له موقف المزدلفة.

وقال في المغرب: والمشعر الحرام جبل بالمزدلفة واسمه قزح، يقف عليه الإمام وعليه المئقدة يعني كانون آدم، وعنده \_ أي المشعر الحرام \_ يستحب الوقوف للحجاج كي يدعوا ويذكروا عنده.

المحسر: هو الموضع الذي يستحبّ للحجّاج الإسراع فيه، وهو واد عند المكان الذي يقال له المهلّل لأنّ الناس إذا وصلوا إليه في حجّهم هلّلوا وأسرعوا السّيْر في الوادي المتّصل به، والمهلّل المشار إليه كان مُرتَفَعاً عنده بركتان معطّلتان بلحف قرن جبل عال ويتّصل بها آثار حائط ويكون ذلك عن يمين الذاهب إلى عرفة ويسار الذاهب إلى منى.

#### صِفَة العَقَبَة

وأمّا العقبة فقال ياقوت في «المشترك»: والعقبة بالتحريك خمسة مواضع، والمذكور منها ما كان كالعلم بالغَلَبة، منها العقبة التي بُويع عندها رسول الله عَلَيْهِ بكّة في سنة إحدى عشرة للنُبُوّة، قبل الهجرة بعامين، وهي بين مكّة ومِنى، بينها وبين مكّة نحو ميلين، وعندها مسجد ومنها تُرمى جَمْرة العقبة، انتهى. \

وللصّلاح الصّفدي:

١. المُشترك وضعاً والمفترق صقعاً، لياقوت الحموي :٣١٤.

\_\_\_

(شعر)

# قد رميت الشيطان في يوم حجّي \* بجمار في طاعة الرّحمن وعجيب إن لم يكن قد تلظّى \* وهي سبعون جمرة في العِيان

قال في «منائح الكرم»: وذكر الفاسي عن الأزرقي أنّ جمرة العقبة زالت عن موضعها الأصلي، أزالها جُهّال الناس برميهم الحصباء في غير محلّه، فردّها إلى موضعها الأصلي إسحاق بن سَلَمة الصّائغ الذي أرسله المتوكِّل، وبني وراءها جداراً ومسجداً متصلاً بذلك الجدار، لأن لا يصل إلى أعلاها مَن يُريد الرمي، لأنّ السُّنَّة في الرّمي أن يكون من بطن الوادي، انتهى.

#### صِفَة مسجد الخَيْف

وأما مسجد الخيف، فقال الشيخ عبد القادر الحنبلي في كتابه «دُرر الفرائد المنظّمة في أخبار مكّة المعظّمة»: قال أهل اللّغة: الخيفُ ما انحدر عن غِلَظ الجبل، وارتفع عن مسيل الماء، وبه سُمّي مسجد الخيف، فهو مسجد بمنى عظيم واسع، فيه عشرون باباً."

وهو مسجد عظيم الفضل، وقد ورد في فضله أحاديث وآثار كثيرة، فمن ذلك ما أخرجه الطّبراني في معجمه الأوسط عن أبي هريرة: قال رسول الله عَيْمَا اللهُ عَلَيْمُواللهُ: «لا تُشدّ الرّحال إلاّ لثلاثة مساجد: مسجد الخيف والمسجد الحرام ومسجدي».

١. في المصدر: "الحصى".

٢. منائح الكرم، لعلي بن تاج الدين السنجاري ٢ :١٦٣.

٣. الدُرَر الفَرائد المُنظّمة في أخبار الحاجّ وطريق مكّة المعظّمة، لعبد القادر الحنبلي ٢ : ٢٦٥.



قلتُ: إسناده ضعيف كما نصَّ عليه الحُفّاظ، وإنّما ذَكَرْتُـهُ لغرابتـه ولجـواز العمل به في فضائل الأعمال كما ذكره النّووي.

وأخرج أيضاً في معجمه الكبير عن ابن عبّاس عنه عَلَيْ الله أنه قال: «صلّى في مسجد الخيف سبعون نبيّاً». قلتُ: وفي زبدة الأعمال: كلّهم مخطمون بالليف. قال مروان: يعني رواحلهم. \

وعن الإمام جعفر بن محمّد \_ رضي الله تعالى عنهما ـ: أنه صـلّى فيــه ألـف نبيّ، مَنْ صلّى فيه مائة ركعة عدلت عبادة سبعين عاماً.

وقال القطب المكّي في كتابه «الإعلام» عند ذكر السلطان قايتباي من ملوك الجراكسة: وفي آخر سنة أربع وسبعين \_ بتقديم السين \_ وثاغائة والتي قبلها بنى السلطان مسجد الخيف بناء عظيماً مُحكماً، وجعل في وسط المسجد قبة عظيمة هي حدّ مسجد رسول الله عَيَّالِيهُ في خيف منى، وبُنيت جدرانه الحيطة به، وبنى أربع بوائك من جهة القبلة فصارت قبة عالية فيها محراب النبي عَيَّالِيهُ، وبلصق القبّة مأذنة غير المأذنة التي على عقد باب المسجد [أدى مهندسها فيها الصناعة العظيمة، حيث جعلها على باب المسجد]، "بثلاثة أدوار صنعة الأستاذين، وبنى داراً بلصق الباب كانت مسكن أمراء الحجّاج، وعلى الباب في الدار المذكورة سبيل علاً من صهريج كبير جعل في صحن المسجد يتلئ من المطر، وجعل للمسجد باباً آخر إلى جهة عرفة وخوخة صغيرة إلى الجبل الذي في سفحه غار المرسلات، وهو الموضع الذي أنزلت

١. أخبار مكة للأزرقي ٢: ١٧٤ ط منشورات الشريف الرضي.

٢. في الأصل: قابتاي، وهو خطأ.

٣. إضافة من المصدر، ولم يرد في الأصل.



فيه سورة المُرسلات على النبي عَلَيْهُ، انتهي. ا

وقال الأزرقي: إنَّ الأحجار التي بين يدي المنارة هو موضع صلاة النبي عَلَيْوَاللهُ، انتهى.

قلتُ: والمراد بالمنارة هي الصغيرة التي في وسط القبّة الملاصقة بجدار القُبّة الكبيرة لا المنارة التي على الباب والمحراب الذي في القبّة هو موضع صلاته عَلَيْكُولْللهُ لأنّه في موضع الأحجار التي ذكره الأزرقي.

#### صِفَة غار المرسلات

أمّا غار المُرسكلات فقال الحافظ جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أبي الحسن علي الجوزي: إنّ في مسجد الخيف على يمين الذاهب إلى عرفات غاراً، وفي هذا الغار تجويف في سقفه تَزعُم العامّة أنّه لان لرسول الله عَلَيْ فَأَثَر فيه تجويفاً، فيضع الزائر رأسه فيه تيمّناً وتبرّكاً بموضع رأس النبي عَلَيْ في ولم أقيف على خبر أعتمده في ذلك إلا أنّ الأثر وارد بنزول سورة المرسلات فيه.

وقال الأزرقي: وبه \_ أي منى \_ مسجد لطيف بلحف الجبل المشرف على مسجد الخيف المسمّى بضبّ بمعجمة وموحدة، والصّفائح أيضاً بصاد مهملة قبل الفاء وياء تحتانيّة قبل الحاء المهملة، وقيل الصابح بمهملتين بينهما ألف وباء موحدة، فيه غار به أثر رأس النبي عَمَالِين بغار المرسلات، انتهى.

قال القطب أيضاً: الجبل المقابل لتَبير الذي يلحقه مسجد الخيف فيه غار يُقال له غار المُرسلات فيه أثر رأس الني عَمَالِينَهُ. ٢

١. الحقيقة والجاز في رحلة بلاد الشام ومصر والحجاز، عبد الغني النابلسي ٣: ٣٤٦.

٢. الحقيقة والمجاز في رحلة بلاد الشام ومصر والحجاز، عبد الغني النابلسي ٣: ٣٤٩.



وقال ابن جبير بعد أن ذكر مسجد الخيف: وبقربه على يمين المار من الطريق حجر مستدير إلى سفح الجبل مرتفع عن الأرض يُظل ما تحته، ذُكِر أن النبي عَيَالِهُ قعد تحته مستظلاً ومس رأسه الكريم، فلان الحجر حتى أثر فيه تأثيراً بقدر دورة الرأس، فيضع النّاس رؤوسهم في هذا الموضع تبركاً بموضع رأس النبي عَيَالِهُ كَي لا تمس رؤسهم النار. المناس رؤسهم النار. المناس رؤسهم النار.

قال الصلاح خليل بن أيبك الصّفدي في ذلك:

(شعر)

أكرِم بآثار النَّبِيِّ محمَّد \* مَنْ زارهُ استوفي السرور مزاره يا عين دونَكِ فانظري وتمتِّعي \* إن لم تريه فهذه آثاره

واقتفى به الأديب جمال الدين محمّد بن خطيب الدمشقي النيشابوري حيث قال:

(شعر)

يا عين إنْ بعُدَ الحبيبُ ودارُه \* ونَأتْ مرابعه وشطّ مزاره فلقَدْ ظفرتِ من الزّمان بطائل \* إن لم تريه فهذه آثاره واقتدى بهما أبو الحزم المدني فقال:

(شعر)

يا عين لم تستسفحين مدامعاً \* شوقاً لقُرب المصطفى ودياره

١. رحلة ابن جبير : ١٣٧ \_ ١٣٨، ربما اقتبسه من كتاب الحقيقة والجاز، للنابلسي ٣ : ٣٤٩.

إن كان صرف الدّهر عاقكِ عنهما \* فتمتّعي يا عين في آثاره

وذكر المُحبّ الطَّبري في كتابه «القِرى لقاصد أمّ القُرى» عن عبد الله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: بينما نحنُ مع رسول الله عَيَّالِيْهُ في غار بمنى إذ نزلت عليه ﴿وَالْمُرْسَلاَتِ عُرْفَاً»، أ وأنه ليتلوها وأنّي لأتلقّاها من فيه وأنّ فاهُ لرطب بها إذ وثَبَت علينا حيّة فقال النبي عَلَيْهِ : اقتلوها، فابتدرناها فذهبت، فقال النبي عَلَيْهِ : اقتلوها، فابتدرناها فذهبت، فقال النبي عَلَيْهِ : «وُقِيت شركم كما وُقِيتُم شرّها». أخرجه البخاري. أ

وقال الفاسي: بَلَغَني عن شيخنا المجد الفيروزآبادي أنّه قرأ في هذا الغار سورة المرسلات في جماعة من أصحابه، فخرجت عليهم حيّة فابتدروها ليقتلوها فهربت.

#### المُحَصَّب

بفتح الحاء والصّاد المهملتين. قال الفرزدق: «إذا ما التقينا بالمحصّب من مِنى» قال الإمام الشافعي:

يا راكباً قِفْ بالمحصّب من مِنى \* واهتف بساكن تخيفها والنّاهض سحراً إذا فاض الحجيج إلى مِنى \* فيضاً كملتطم الفرات الفائض واخبرهمو أنّي من النّفر الّذي \* لِولاءِ أهل البيت لست بناقض إن كان رَفْضاً حُبُّ آل محمّد \* فليشهد الثّقَلان أنّي رافضي

١. المرسلات : ١.

٢. القرى لقاصد أم القرى، لحب الدين الطبري : ٥٣٩.

٣. في المصدر: بقاعد.

٤ .هذا البيت لم يرد في المصدر.



وقال النووي: الحصّب والحصبة والأبطح والبطحاء وخيف بني كِنانة اسم لشيء واحد وهو موضع بين مكّة وبين منى ما بين الجبل الّذي عنده مقبرة أهل مكّة إلى الجبل الّذي يقابله مصعداً في الشّق الأيسر وأنت ذاهب إلى منى مرتفعاً عن بطن الوادي، وإنّما سُمّي المحصّب لاجتماع الحصبا فيه فإن السَّيْل يحمل الحصبا إليه، انتهى."

وقال في «لسان العرب»: المحصّب موضع رَمي الجِمار بمِنى، وقيل: هو الشّعب الّذي مخرجُه الأبطح بين مكّة ومِنى، يُقام فيه ساعةً من اللّيل، ثمَّ يُخرَج إلى مكّة، سُمِّيا بذلك للحصباء التي فيها، ويُقال لموضِع الجمار أيضاً: حصاب، بكسر الحاء. قال الأزهري: التحصيبُ النّوم بالشّعب، الذي مخرجُه إلى الأبطح ساعةً من اللّيل، ثمَّ يُخرج إلى مكّة، وكان موضعاً نزل به رسول الله عَلَيْ اللهُ من غير أن يسنّه للنّاس، فمن شاء حَصَّب، ومن شاء لم يُحَصِّب.

إلى أن قال: وقال الأصمعي: المحصّب حيث تُرمى الجمار، وأنشد:

أقامَ ثلاثاً بالمُحَصَّبِ من مِني \* ولَمَّا بين ' للنَّاعجات طريق

وقال الرّاعي: أَلَمْ تعلمي يا أَلأَمَ النّاس أُنّني \* بمكّة معروفٌ وعند المُحَصّبِ انتهى ملخّصاً. تفصيله هناك. °

١. في المصدر: "الحصى".

٢. في المصدر: "الحصى".

٣. تهذيب الأسماء واللغات، للنووي ٤ :١٤٨.

٤. في المصدر: "يَبِنْ".

٥. لسان العرب، لابن منظور ٢ :٨٩٣.



#### مسجد التنعيم

ويُقال له مسجد الهليلجة لشجرة كانت فيه، وإنّما سُمّيَ هذا المسجد التّنعيم لأنّ على يمينه جبلاً يُقال له نعيم، وعلى يساره جبلاً يُقال له ناعم، والوادي الذي بينهما يُقال له نعمان، وهذا الوادي غير الوادي الذي قال البغوي وغيره من المفسّرين إنّه واد مقدّس، وفيه أخذ الله العهد، لأنّ وادي مقدّس فوق عرفة بقليل، مشتمل على وديان كثيرة لأعراب مكّة وغيرهم على الجملة.

وصورة العُمرَة أن يخرج من مكّة إلى التنعيم ويغتسل ويلبَس ثوب الإحرام ويصلّي ركعتين في مسجده بـ ﴿قُل يا أَيُّها الكافرون﴾، و﴿قُل هـ و الله أحد﴾، "بعد الحمد، ويُلبِّي بتلبية رسول الله عَلَيْ اللهُ ويرجع إلى مكّة مُلبِّياً مكبِّراً مُهلِّلاً مُصلِّياً على النبي عَيْرِ اللهِ وصل يطوف الأشواط السبعة ويُصلّي خلف المقام ركعتين ويشرب ماء زمزم ويُقبِّل الحجر الأسود ثم عزرج من باب الصّفا ويسعى بين الصّفا والمَروة من بين المين الأخضرين سبعة أشواط ويحلق رأسه أو يقصر عند المروة فقد تمّت عمرته. قال النبي عَمَيْن العمرة الحَج الأصغر».

١. في الأصل: "أودان".

۲. الكافرون: ۱.

٣. الإخلاص: ١.



في ذِكر الأماكن المُعظَّمة والمشاهِد المُكرَّمة المقصودة بالزيارة المشهورة بالفضيلة واستجابة الدُّعاء بمكّة المشرّقة، من المواليد والدّور والمساجد والجبال والمقابر وما أشبه ذلك:



صفحة من رحلة أبي القاسم القندهاري \_ نسخة مكتبة ملك الوطنية



أمّا المواليد، فمنها وهو أجلّها: مولد سيّد الأنبياء \_عليه وعليهم الصلاة والسلام \_، وهو بمكّة في شعب بني هاشم بمكان بسوق اللّيل، وكان عقيل بن أبي طالب \_ رضي الله تعالى عنهما \_ قد استولى عليه في الهجرة، وفيه وفي غيره أشار رسول الله عليه في حجّة الوداع بقوله: «هل ترك لنا عقيل من ظلّ أو منزل؟»، ولم يزل كان بيد عقيل وولده حتّى حجّ الخيزران أمّ الخليفتين موسى الهادي وأخيه هارون الرشيد فباعته وجعلته مسجداً. \

وصفته الآن: ينزل من الباب بست درج إلى جامع ومن جامع باب يدخل في قبّة كبيرة رفيعة، وفيها قبّة صغيرة من خشب السّاج، وفي هذه القبّة أيضاً قبّة أصغر منها من الخشب، وفيها حجر بشكل الطّست، وهو موضع مولد النبي عَيَّالِينَّ، وفي جَنب القبّة الكبيرة إيوان وصحن صغير مكشوف فيه شجرة واحدة، ويكون في كلّ ليلة اثنين فيه جمعيّة يذكرون الله تعالى، وجرت العادة بمكّة في ليلة الثاني عشر من ربيع الأول في كلّ عام أهل مكّة من الخاص والعام والأشراف والعُلماء والأعيان من الفقهاء والقُضاة يذهبون بفوانيس كثيرة وشموع عظيمة لزيارة هذا الحلّ الشريف بعد صلاة المغرب من المسجد الحرام إلى المولد الشريف بازدحام، ويخطب فيه شخص ويدعو للسلطان وجنوده والمسلمين، ويفرحون لمولد النبي عَيَّالِينَّة، وكيف لا يفرح المؤمنون بليلة ظهر فيها نور أشرف الأنبياء والمرسلين؟ أ

١. الجامع اللطيف، محمد جارالله ابن ظهيرة المكي الحنفي : ٢٠١.

٢. في الأصل: "التست".

٣. في الأصل: "لا يفرحون"، وهو خطأ.

٤. ذكر قريب من هذا النّص في كتاب "الحقيقة والجاز"، للنابلسي ٣: ٣٥٤.



ومنها: مولد سيّدة النساء فاطمة الزهراء \_ سلام الله عليها \_، وهو في دار أمّها أمّ المؤمنين خديجة رضي الله تعالى عنها بحكّة في شِعب بني هاشم بالزقاق المعروف بزقاق الحجر عن يسار العازم إلى المسجد الحرام، وهذه الدّار كان يسكنها رسول الله عَيْنِيْ مع خديجة، وفيها ابتنى بها وولدت فيها جميع أولادها، وتوفيت \_ رحمها الله \_ بها، ولم يزل النبي عَيْنِيْ الله الله عنه الله عنه \_ عقيل \_ رضى الله عنه \_ "

وصِفتها الآن: ينزل بثمان درج من الباب إلى صحن الدار وهـ و مكشـ وف، وعلى يمين النازل إيوان لطيف فيه ثلاثة أبواب، والباب الـذي علـ يـ ين الـ داخل ينزل منه بست درج إلى بيت طويل عرضه قصير، في وسط البيت قبّة مرتفعة تحتها قبّتان متداخلتان من خشب السّاج، وفيها حجر كالطّست هو موضع ولادة سيّدة نساء العالمين، وعلى يسار الداخل في الأيوان قبّة صغيرة كان رسول الله عَلَيْوَاللهُ، يجلس هنا وقت نزول الوحى، وفيها محل جلوس جبرئيل.

وقبالة الداخل في الإيوان باب كبير يدخل منه في بيت واسع وهـو موضع جلوس رسول الله على يسـار الـداخل في الدار بيت كبير يقال إنّه كان مُضِيفاً، ويجتمع فيه الفقراء كلّ جمعة بعد الصلاة إلى العصر، وكلّ ليلة الثلاثاء من العشاء إلى الصبح يذكرون الله تعالى.

١. في الأصل: "وبهذه".

٢. الجامع اللطيف، محمد جارالله ابن ظهيرة المكي الحنفي : ٢٠٢.

٣. في الأصل: "كالتست".



ومنها: مولد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب \_ كرّم الله وجهه \_ ، ' وهو في شعب بني هاشم بالحلّ المعروف بشعب علي"، وهو مقابل لمولـد الرسول عَلَيْ الله من أعلاه ممّا يلي الجبل، وفي هذا المحلّ تربّى رسول الله عَلَيْ الله وجرَت عادة أهل مكّة أن ليلة سابع عشر من شهر رمضان بعد صلاة المغرب في كلّ عام أهل مكّة من الأشراف والأعيان والفقهاء والقضاة في جَمْع كثير مع فوانيس وشموع يـذهبون إلى هذا المحلّ الشريف يذكرون الله تعالى وينشدون القصائد في مدحه \_ كرّم الله وجهه \_ هذا المحلّ الشريف يذكرون الله تعالى وينشدون القصائد في مدحه \_ كرّم الله وجهه المسجد الحرام.

وصفته الآن \_ أي صِفَة مولد علي " \_ : يدخل من الباب إلى صحن صغير مكشوف ومنه إلى مسجد علي "ست طاقات، وفي آخر المسجد قبّة صغيرة من خشب السّاج فيها حجر كالطّست ، يُقال هذا الحل مولد سيّدنا علي بن أبي طالب، وبحائط المسجد عند المولد حجر أسود يُقال اتّكت السيّدة فاطمة بنت أسد حين وجَع الطّلق بها، وأن هذا الحجر كان يسلّم على النبي عَلَيْ قبل النبوة، يُقال إنّ الدُّعاء عنده مستجاب، وأهل مكّة يعظّمون هذا الحجر.

فائدة: أبوطالب بن عبد المطّلب، ... وهو كافل رسول الله عَلَيْ وحاميه من قريش وناصره والرّفيق به والشّفيق عليه، فكان سيّد بني هاشم في زمانه، وكان

١. روى كثير من علماء الشيعة كالشيخ الصدوق، والشيخ المفيد، والشيخ الطوسي، والمسعودي، وابن شهر آشوب؛ ومن علماء السنة كالحاكم النيشابوري، وابن المغازلي، ومحمد بن طلحة الشافعي، وسبط بن الجوزي، وابن صباغ المالكي أنّ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب إليالا ولد في جوف الكعبة الشريفة، واعتبر الحاكم النيشابوري في المستدرك على الصحيحين ٣: ٥٥٠ بأنّ هذا الخبر متواتر.

٢. في الأصل: "كالتست".



شاعراً مُجيداً، رُوي عن محمود بن خربود، أنه قال: كان أبو طالب يحضر أيّام الفخار، ويحضر معه النبي عَيَّالِيلُهُ وهو غلام. واختلف الناس في إسلامه، فقالت الإماميّة والزيديّة وبعض المعتزلة والصّوفيّة أنّه ما مات إلاّ مسلماً، وقد نقل الناس كافّة عن رسول الله أنّه قال لعليّ: «تُقلنا من الأصلاب الطاهرة إلى الأرحام الزكيّة». فوجب بهذا أن يكون آباؤهم منزّهين عن الشِّرك لأنّهم لو كانوا عَبَدة أصنام للكانوا طاهرين.

وقد رُوي بأسانيد كثيرة بعضها عن ابن عبّاس بن عبد المطّلب، وبعضها عن أبي بكر بن أبي قحافة، أنّ أباطالب ما مات حتّى قال: «لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله».

قالوا: وأشعار أبي طالب تدلُّ على أنَّه كان مسلماً، فمنها: "

ألم تعلموا أنّا وجدنا محمّداً \* رسولاً كموسى حطّ في أوّل الكتبِ

نبيُّ أتاه الوحي من عِند ربّه \* ومَن قال لا يقرع بها سنّ نادم

١. الصحيح: معروف بن خرّبوذ المكي.

٢. الصحيح: أيام الفجار.

٣. ديوان أبي طالب، تحقيق عبد الحق العاني : ١٦٠.

ومنها:

أذبُّ وأحمى رسول الإله \*\*\* حماية حامٍ عليه شفيق

ومنها:

وخير بني هاشم أحمدُ \*\*\* رسول الإله على فترة

ومنها:

لقد أكرمَ الله النَّبِيّ محمّدا \*\*\* فأكرم خلق الله في النّاسِ أحمد وشقّ له من اسمه ليجلّه \*\*\* فذو العَرش محمودٌ وهذا محمّد

ومنها:

يا شاهد الله عليَّ فاشهد \*\*\* أنّي على دين النَّبِيّ أحمد

إلى غير ذلك من الأشعار.

قالوا: فكلّ هذه الأشعار قد جاءت مجيء التواتر لأنّـه إن لم يكُـن آحادها متواترة، فمجموعها يدلّ على أمر واحد مشترك وهـو تصـديقه الـنّبيّ، ومجموعها متواترة.

ومنها: قيل مولد سيّدنا حمزة بن عبد المطّلب عمّ النبي عَلَيْكُولُهُ، وهو بأسفل مكّة على طريق الذاهب إلى بركة الماجن بالنّون، وأهل مكّة يقولون ماجد بالـدّال وهـو غلط.

قال الفاسى: ولم أر شيئاً يدل على صحة ذلك، بل في صحته نظر، لأن هذا

ميقات العم : ٢٦ - ٢٤١١ ه



الموضع ليس محلاً لبني هاشم، والله أعلم. ا

ومنها: مولد جعفر بن أبي طالب \_ رضي الله تعالى عنه \_ دخله النبي عَلَيْهِ الله تعالى عنه \_ دخله النبي عَلَيْهِ وهو وعلى بابه حجر عليه مكتوب: «هذا مولد الإمام جعفر الصادق»، لعلّه خطأ، وهو بالموضع المعروف بدار أبي سعيد، ويُعرَف أيضاً بدار الدّقوق، لا \_ بقافين بينهما واو \_ لا وهذه الدّار في فم الزُّقاق الموصِل إلى باب الزيادة على يمين الذاهب إلى المسجد الحرام ويسار الذاهب إلى الشبيكة، قريبة من باب الزيادة بينها وبينه نحو ستّ دور. وأمّا الدور المتركة المقصودة بالزيارة:

فمنها: دار خديجة أمّ المؤمنين \_ رضي الله تعالى عنها \_، وهي التي يُقال لها مولد سيّدة النساء فاطمة الزهراء \_ رضي الله تعالى عنها \_، وقد تقدّم الكلام عليها آنفاً مستوفى، وإنّما ذكرتها ليعلم أنّها من جملة الدور المباركة، وإنّما غلب عليها اسم المولد واشتهرت به.

ومنها: دار سيّدنا العبّاس بالمسعى عند أحد الميلين الأخضرين، وهي الآن جزو رباط يسكنه الفقراء.

ومنها: دار المختبى، وهي دار الأرقم بن أبي الأرقم المخزومي، المعروفة الآن بدار الخيزران، قريبة للصفا وهي مقصودة بالزِّيارة، لأنَّ النبي عَلَيْكُ كان مستتراً فيها في مبدء الإسلام وكان يدعو فيه إلى الإسلام خفية، وفيها أسلَم عمر بن الخطّاب، ومنها ظهر الإسلام، وبها كان اجتماع الصحابة، ولها فضل تُكثير، بنتها الخيزران

١. الجامع اللطيف: ٢٠٣.

٢. في المصدر: الدقوقي.

٣. ذكر قريب من هذا النص في الجامع اللطيف: ٢٠٣.



مسجداً.

أمّا سبب إسلام عمر بن الخطّاب على ما في الطبقات الكبير للشّعراني غير ما هو في سائر الكتب، من أراد الاطلاع فليرجع إليها. الماهو في سائر الكتب، من أراد الاطلاع فليرجع إليها.

وأمّا المساجد المقصودة بالزّيارة فكثيرة

منها: ما هو موجودٌ معروف إلى يومنا هذا، ومنها ما هو داثِرٌ لا يُعرَف.

فمنها: مسجد الرّاية وهو بأعلى مكّة عند الرّدم، وبجانبه منارة تُعرَف بمنارة أبي شامة، وهذا المسجد من بناء عبد الله بن العبّاس بن محمّد بن عليّ بن عبد الله بن عبّاس عمّ النبي عَمَّ النبي عَمَّ الله عَمَّ النبي عَمَّ الله عَمَّ النبي عَمَّ الله عَمَّ النبي عَمَّ الله عَمْ الله عَ

ومنها: مسجد صغير بقُرب الجزرة الكبيرة عند المدّعى على يمين الهابط إلى مكّة ويسار الصّاعد منها، يُقال إنّ النبي عَلَيْواللهُ صلّى فيه المغرب كما هو مكتوب بحجرين هناك. أ

ومنها: مسجد صغير بسوق اللّيل بالقُرب من مولد النبي عَلَيْواللهُ يزوره الناس. ونقل الشيخ سراج الدين عمر بن فهد عن كتاب «الكوكب المُنير» لنصر الله الكسائي أن النبي عَلَيْاللهُ كان يختبئ فيه من الكفّار ويعبد الله هناك.

ومنها: مسجد البيعة بأعلى مكّة عند سوق الغنم، بايع الناس معه عَيْمُ هناك يوم الفتح.

ومنها: مسجد على جبل أبي قُبيس يُقال له مسجد إبراهيم، وليس المراد به إبراهيم الخليل.

١. كذا في الأصل، وينبغي أن يكون: فليراجع إليها.

٢. الجامع اللطيف: ٢٠٥.

٣. ذكر قريب من هذا النص في الجامع اللطيف: ٢٠٥.



ومنها: مسجد بخارج مكّة يقال مسجد بيعة الجنّ، وهو فيما يقال موضع الخطّ الذي خطّه رسول الله عَلَيْهِ لابن مسعود ليلة استمع عليه الجين وبايعوه عَلَيْهِ لابن مسعود ليلة استمع عليه الجين وبايعوه عَلَيْهِ ويقال له مسجد الحرس أيضاً لأنّ رئيس الحرس كان يطوف بمكّة حتّى انتهى إلى هذا المحلّ، وقف حتّى يتوافى عنده حرسه وخُدّامه، فإنّهم يأتونه من شِعب عامر ومن ثنية المدنيّين، فإذا توافوا رجع منحدراً إلى مكّة.

ومنها: مسجد يُعرَف بالإجابة خارج مكّة على يسار الذاهب إلى مِنى في شِعب بقرب ثنية أذاخر، يُقال إنّ النبي عَلَيْ صلّى في هذا المحلّ وهو منهدم، وفيه حجر مكتوب به إنّه مسجد الإجابة، وبنى حوله العربان بيوتاً وهم يصلّون في هذا المسجد الخراب.

وأمّا المساجد التي في مِني و جهتها:

فمنها: مسجد يُقال له مسجد البيعة، وهـ و الّـذي بـايع فيـ ه رسـ ول الله عَلَيْنِ الله عَلَى من جهة مكّة في شِعب على يسار الصاعد إلى مِني. \

ومنها: مسجد يُقال له مسجد النّحر، وهو بين الجمرتين الأُولى والوسطى على يمين الذاهب إلى عرفة، يُقال إنّ النبي عَلَيْهِ صلّى فيه الضُّحى ونحر َهَدْيه عنده، وهذا مكتوب في حَجَر هناك. ٢

ومنها: مسجد يُقال له مسجد الكبش، هو على يسار الصّاعد إلى عرفة بسفح ثَبير."

١. الجامع اللطيف : ٢٠٦.

٢. الجامع اللطيف: ٢٠٦.

٣. الجامع اللطيف: ٢٠٦.



ومنها: مسجد عائشة \_ رضي الله عنها \_ وهو بسفح تَبير أيضاً فوق مسجد الكبش، وهو غار لطيف عليه بناء وأثر، ' ويُسمّى معتكف عائشة، وبعض أهل مكّة يقول له بيت أمّ المؤمنين. '

ومنها: مسجد الخيف المشهور بمنى، وهو مسجد عظيم الفضل وقد ورد في فضله أحاديث وآثار، وفيه موضع صلاة النبي عَمَالُهُ كما تقدّم.

ومنها: مسجد نمرة في عرفات، وهو المسجد الّذي يجمع فيه الإمام بين الظهر والعصر جمع تقديم كما تقدّم.

ومنها: مسجد لطيف يماني مسجد الخيف، فيه غار بــه أثــر رأس الــنبي عَلَيْواللهُ، يُعرَف بغار المرسلات، وقد تقدّمت صفته.

ومنها: مسجد التنعيم، ويقال له مسجد الهليلجة لشجرة كانت فيه، وهناك حجارة مكتوبة فيها: منه اعتمرَت عائشة أم المؤمنين.

ومنها: مسجد الجعرانة وهو الذي أحرم منه النبي الشيئة بعمرة برجعه من الطائف بعد فتح مكة ليلة الأربعاء لاثنتي عشرة ليلة بقيت من ذي القعدة عام الفتح، وموضع إحرامه من وراء الوادي حيث الحجارة المنصوبة بالعدوة الوثقى، والجعرانة بكسر الجيم وإسكان العين وتخفيف الرّاء المهملتين، وقيل بفتح العين والرّاء المشددة، وجعرانة لقب ريطة \_ براء وطاء مهملتين بينهما ياء تحتانيّة \_ بنت كعب امرأة أسد بن عبد العزّى، وهي التي نزل فيها قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ

١. في المصدر: "بناء داثر".

٢. الجامع اللطيف: ٢٠٧.

٣. الجامع اللطيف: ٢٠٧.



بَعْدِ قُوَّةَ ﴾، الآية. وفي جهة الجعرانة ماء شديد العذوبة غرزَ النبي عَلَيْهِ في محلّه رمحه الميمون، فنبع الماء من ذلك المحلّ فشرب منه عَلَيْهُ وسقى الناس.

ومنها: مسجد الشجرة، دعى النبي عَلَيْلُهُ شجرةً كانت في ذلك المكان فأقبلَت تخرّ الأرض ووقفت بين يدي رسول الله عَلَيْلُهُ، ثمّ أمرها فرجعت.

قال في كتاب "المسامرات" عن ابن بريدة عبد الله قال: أجاء أعرابي للنبي عَلَيْ قال: يا رسول الله قد أسلمت فأرني شيئاً أزداد به يقيناً، قال عَلَيْ في ما الذي تريد؟ قال: ادع تلك الشجرة فلتأتك، قال عَلَيْ في اذهب فادعها، فأتاها الأعرابي قال: أجيبي رسول الله، قال: فمالت على جوانبها فتقطّعت عروقها ثم مالت على الجانب الآخر، فتقطّعت عروقها حتى أتت النبي عَلَيْ فقالت: السلام عليك يا رسول الله، فقال الأعرابي : حسبي حسبي! فقال لها النبي عَلَيْ في ارجعي، فرجعت فجلست على عروقها، فقال الأعرابي : إئذن أن أقبل رأسك ورجليك، ففعل، فقال: إئذن لي أن أسجد لك يا رسول الله، قال على على المحد للأمرت واحداً أن يسجد أحد لأحد، ولو أمرت واحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها لعظم حقه عليها.

ومنها: مسجد المتكأ في أجياد، فيه حجر يُروى أنّ رسول الله عَلَيْهِ اتَّكَأُ عليه

١. النحل: ٩٢.

٢. هذا المطلب خطأ جداً، لأنه خلاف ما قاله الإمام أمير المؤمنين إليّا في نهج البلاغة، الخطبة رقم 197: «ولَقَدْ كُنْتُ مَعَه عَيْلِي لُمّا أَتَاه الْمَلاُ مِنْ قُريش - فَقَالُوا لَه: يَا مُحَمَّدُ إِنَّكَ قَدِ ادَّعَيْتَ عَظِيماً \_ لَمْ يَدَّعِه آبَاؤُكَ ولا أحدُ مِنْ بَيْتِكَ - ونَحْنُ نَسْأَلُكَ أَمْراً إِنْ أَنْتَ أَجَبْتَنَا إلَيْه وأريْتَنَاه عَظِيماً \_ لَمْ يَدَّعِه آبَاؤُكَ ولا أحدُ مِنْ بَيْتِكَ - ونَحْنُ نَسْأَلُكَ أَمْراً إِنْ أَنْتَ أَجَبْتَنَا إلَيْه وأريْتَنَاه - عَلِمْنَا أَنَّكَ نَبِي ورسُولٌ - وإنْ لَمْ تَفْعَلْ عَلِمْنَا أَنَّكَ سَاحِرٌ كَذَّابٌ - فَقَالَ عَيْلِينَ فَعَلَ الله عَلَى كُلِّ قَالُوا: - تَدْعُو لَنَا هَذِه الشَّجَرَةَ حَتَّى تَنْقَلِع يَعُرُوقِها - وتَقِفَ بَيْنَ يَدَيْكَ فَقَالَ عَيْلِينُ: ﴿إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْء قَلِيرُ ﴿، - فَإِلَ لَا تَوْمِئُونَ وتَشْهَدُونَ بالْحَقِّ قَالُوا: نَعَمْ ، قَالَ عَيْلِينَٰ فَعَلَ مَا كُمْ ذَلِكَ أَتُوْمِنُونَ وتَشْهَدُونَ بالْحَقِّ ؟ قَالُوا: نَعَمْ ، قَالَ عَيْلِينَٰ فَعَلَ مَا كُلُهُ فَلَكُمْ ذَلِكَ أَتُوْمِنُونَ وتَشْهَدُونَ بالْحَقِّ ؟ قَالُوا: نَعَمْ ، قَالَ عَلَيْقُ فَالَ عَلَيْقِينَ فَالَى الله عَلَى كُلّ سَمْريكُمْ مَا تَطْلُبُونَ، وإني لأَعْلَمُ أَنكُمْ لا تَفِيئُونَ إلَى خَيْر...



فغاص مرفقه الشريف في ذلك الحجر. قلت: الآن صار المسجد داراً والحجر في زقاق المرفق قريب بموضع يُقال له دكان أبي بكر، مبني في الجدار في وسطه حفرة مثل محل المرفق، يزوره الناس ويتبركون بلمسه.

ومنها: مسجد ذي طوى، نزل هنا رسول الله حين اعتمر وحين حج".

وأمّا الجبال المباركة عِكّة المقصودة بالزّيارة،

فمنها: أبو قُبيس أحد أخشبي مكّة المُشْرِف على الصّفا، وهو من جهة الجنوب والشرق من مكّة ويقابل ركن الحجر الأسود، وكانت قريش تسمّيه الأمين لأنّ فيه استودع الحجر زمان الطُّوفان، فأدّى الحجر إلى الخليل. وهو مطل على مكّة ومنه يظهر اتساعها، يقال إنّ قبر آدم في غار بجبل أبي قبيس يقال له غار الكنز بالنون والزاي المعجمة، وهذا الغار لا يُعرَف الآن.

وقال الذهبي في تاريخ آدم وبنيه: وخلفه بعده يعني آدم وشيث ابنه، ونزلت عليه ثلاثون صحيفة وعاش تسعمائة سنة ودفن مع أبويه في غار أبي قبيس، انتهى. يقال: إن الدُّعاء يُستجاب فيه، وكان انشقاق القمر عليه، وكان النبي عَلَيْوَاللهُ يُكثر إتيانه للعبادة ويُقيم به لأجلها شهراً في كل عام، وفيه أكرم بالرسالة. أ

عن ابن مسعود قال: رأيت القمر منشقّاً شقّتين عِكّة؛ شقّة على أبي قبيس

١. هذا القول يناقض ما ذكره المؤلف عند قوله: \_كما سيأتي \_ من أن "النبي عَيَالِيَّة أكرم بالرسالة هناك؛ وهذا التناقض نشأ من خطإ المؤلف في فهمه لما ورد في "الجامع اللطيف" واختصاره لنص "الجامع اللطيف: ٢١١": ونقل عن بعض العلماء أنّه أفضل جبال مكة حتى حراء. وعلل بكونه أقرب الجبال إلى الكعبة الشريفة. قال الفاسي: «وفي النفس شيء من تفضيله على حراء لكونه عَيَالِيَّة كان يكثر إتيانه للعبادة، ويقيم به لأجلها شهراً في كل عام، وفيه أكرم بالرسالة». فالضمير في "فيه" يرجع إلى جبل حراء، لا جبل أبي قبيس!!!



وشقّة على كذا أي الثنية السُّفلي لمقابلتها لأبي قبيس.

ونقل الشيخ عبد الرحمن بن الجوزي في تفسيره المسمّى بد (زاد المسير في علم التفسير» أنّ حديث الانشقاق رواه جماعة، منهم: عبد الله بن عمر، وحذيفة، وجبير بن مطعم، وابن عبّاس، وأنس بن مالك، وعلى هذا جميع المفسّرين، إلا أنّ قوماً شذّوا بقولهم: سينشق القمر يوم القيامة. وقد روى عثمان بن عطاء عن أبيه نحو ذلك، وهذا القول الشاذ لا يقاوم الإجماع، ولأنّ قوله: ﴿وَانْشَقَ الْقَمَرُ له فظ ماض، وحمله على المستقبل يفتقر إلى قرينة تنقله ودليل، وليس ذلك بموجود، وفي قوله تعالى: ﴿اقْتَرَبَت السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ لل ليل على أنه قد كان ذلك. وقال ابن زيد: لما انشق القمر كان يُرى نصفه على قُميقِعان، والنصف الآخر على أبي قبيس. وقال ابن مسعود: لما انشق القمر كان يُرى نصفه على قُميقِعان، والنصف الآخر على أبي قبيس. وقال ابن مسعود: لما انشق القمر قائزل الله: ﴿قُتَرَبَت السَّاعَةُ وَانْشَقُ الْقَمَرُ ﴿ قوله تعالى: ﴿وَإِنْ يَرَوْا آيَةً ﴿ تَدلّهم على صدق الرسول، والمراد بالآية هنا انشقاق القمر، ﴿وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾، أي ذاهب من قولهم من الشيء واستمر إذا ذهب، قاله مجاهد. والسّحر يذهب ولا يذهب، أغازل سبحانه: ﴿وَكَذَّبُوا والمراد الله عزّوجل، ﴿وَلَقَبُعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ أي ما زين لهم الشيطان، ﴿وَكُلُّ أَمْر مُسْتَقِرٌ ﴾، أي مستقر بأها لله الشيطان، ﴿وَكُلُّ أَمْر مُسْتَقِرٌ ﴾، أي ما زين لهم الشيطان، ﴿وَكُلُّ أَمْر مُسْتَقِرٌ ﴾، أي مستقر بأها لله الخير

١. القمر: ١. وفي المصدر بدل هذه الآية، الآية التي تليها: ﴿ وَإِنْ يَرَوا آيَةً يُعْرِضُوا ﴾.

٢. إضافة من المصدر.

٣. القم: ٢.

٤. في المصدر: "ولا يثبت".

٥. القمر: ٣.



والشّر"، قاله قتادة. وقال مقاتل: إنّ إقرار تكذيبهم مستقر"، وأمر تصديق المصدّقين مستقر"، حتّى يعلموا حقيقة الثواب والعقاب، انتهى. المستقر"، حتّى يعلموا حقيقة الثواب والعقاب، انتهى. المستقر"، حتّى يعلموا حقيقة الثواب والعقاب، انتهى المستقر"، حتّى ا

فائدة: قال شيخ الإسلام زين الدين عبد الرّحيم العراقي في منظومته المسمّاة بـ «نظم الدُّرَر السَنيّة والسيرة الزكيّة» عند ذكره المعجزات:

(شعر)۲

وأوبقت قريش أن يَرى \* آياً أراهُمُ انشِقاقَ القمرا " فَصارَ فِرقَتَينِ فِرقَةٌ عَلَتْ \* وَفِرْقَةٌ لِلطَّوْدِ مِنهُ نَزَلَتْ وذاكَ مَرَّتَيْنِ بِالإِجماعِ \* والنَّصِّ والتّواتُرِ السَّماعي أَ زادَ لِلّذينَ أَمَنُوا إِيمانا \* ولأبي جَهلٍ بِهِ طُعْيانا وقالَ ذا سِحْرٌ فَجاءَ السَّقْرُ \* كُلُّ بِهِ مُصَدَّقٌ مُقِرُّ

قال ابن قيّم في كتابه «إغاثة اللّهفان» ما لفظه: المرّات يراد بها الأفعال تارةً والأعيان تارة، وأكثر ما تستعمل في الأفعال، وأمّا في الأعيان فكقوله في الحديث: انشق القمر على عهد رسول الله مرّتين: أي شقّتين وفلقتين، ولمّا خفي هذا على من لا يحيط به علماً زعم أنّ الانشقاق وقع مرّة بعد مرّة في زمانين، وهذا ممّا يعلم عند

١. زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي :١٣٦٩.

٢. نظم الدُررَ السَّنيّة في السِّيرَ الزكيّة، للحافظ زين الدين عبد الرحيم العراقي : ١١٣ \_ ١١٤.

٣. في المصدر: وإذْ بَغَتْ مِنْهُ قُرَيشٌ أَنْ يُري \* آياً أراهُمُ انْشِقاقَ القَمَر

٤. في الأصل: "السماع".

٥. في المصدر: "الَّذينَ".



أهل الحديث ومن له خبرة بأحوال الرسول عَلَيْكُ وسيرته أنّه غلط وأنّه لم يقع الانشقاق إلا مرة واحدة. قاله في مسألة الطّلاق، انتهى.

وقال الزّركشي في شرحه للبردة: إنّ البخاري أخرج انشقاقه بمكّـة ويمـنى، قال: وهو يدلّ على تكرير الانشقاق، انتهى.

وقال أحمد بن حجر: وهذا بحسب الرّائي، لا أنّه تعدّد وقوعـه مـرّتين بمكّـة وبمنى، انتهى.

قلتُ: ما يؤيد كلام النّاظم ما ذكره صاحب دلائل النبوّة من حديث ابن مسعود بلفظ: «رأيتُ القمر منشقّاً بشقّتين، مرّتين بمكّة قبل مخرج النبي عَمَالُهُ»، انتهى.

ونقل القزويني في كتابه «عجائب المخلوقات»: من خواص جبل أبي قبيس أن من أكل فيه الرّأس المشوي يأمَن أوجاع الرأس طول عمره، وكثير من الناس فعله. ٢

ومنها: جبل الأحمر، وهو من جهة شمال مكّـة المعظّمـة \_ زادهـا الله شـرفاً وتعظيماً وتكريماً \_.

ومنها: جبل الخندمة، وهو جبل شامخ في ظهر أبي قُبيس، يُقال إنَّ فيه قبر سبعين نبيًا، وفيه يقول القائل: "

(شعر)

إنَّك لو شهدت يوم الخندمة \* إذ فرَّ صفوان وفرَّ عكرمة

١. "طول عمره" لم يرد في المصدر.

٢. الجامع اللطيف: ٢١١.

٣. الجامع اللطيف: ٢١١ وفيه: "... يقول القائل في يوم الفتح.



ومنها: الحَجون، بتقديم الحاء المهملة المفتوحة، وهو جبل بالمعلاة مقبرة أهل مكّة على يسار الداخل إلى مكّة ويمنى الخارج منها إلى مِنى.

ومنها: جبل حِراء، بكسر الحاء المهملة ممدوداً، فمن ذكره صرفه ومَن أنشه منعه من الصَّرف، وهو في جهة الشمال من مكّة على نحو فرسخ منها، وهو مشرف على منى ذاهب في الهواء عالي القنّة، ويسمّى جبل النّور بالنون أولاً والرّاء أخيراً، وكأن ذلك لكثرة مجاورة النبي عَيَالِيلُهُ وتعبّده فيه، وما خصّه الله بـه فيـه مـن الإكـرام بالرسالة ونزول الوحي عليه في الغار الذي بأعلاه، كما في صحيح البخاري، حتّى فجأه الحق وهو في غار حِراء، وهو معروف مشهور يأثره الخلف مـن السلف فيقصده الناس بالزيّارة.

ذكر الأزرقي أنّ الني عَلِياللهُ اختبى فيه من المشركين قبل الهجرة. ٢

وقال المسعودي: وأوّل ما نزل عليه \_ أي على النبي عَلَيْهِ \_ واقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ اللَّذِي خَلَقَ، وأتاه جبرئيل في ليلة السبت ثمّ في ليلة الأحد، وخاطبه بالرسالة في يوم الاثنين وذلك بحراء، وهو أوّل موضع نزل فيه القرآن، وخاطبه بأوّل السورة إلى قوله: ﴿عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾، ونزل تمامها بعد ذلك، وخُوطب بفرض الصلوات ركعتين ركعتين، ثمّ أمر بإتمامها بعد ذلك، وأقرّت ركعتين في السفر، وزيد في صلاة الحضر، انتهى.

ومنها: جبل ثور بالثّاء المثلّنة بأسفل مكّة، وهو أكبر من حِراء وأبعد منــه

١. القُنَّة، بالضّمّ : الجبل الصغير، وقُلَّة الجبل الصغير، وقُلَّة الجبل. أنظروا: القاموس المحيط :١٢٢٦.

٢. ذكر قريب من هذا النص في الجامع اللطيف: ٢١٢.

٣. القلم: ١.

٤. القلم: ٥.



بالنسبة إلى مكّة، بُعده عنها ميلان وقيل ثلاثة أميال، وارتفاعه نحو ميل، ويُقال لـه أطحل بالطّاء والحاء المهملتين، وقد صحَّ أنّ النبي عَلَيْكِ وأبا بكر اختفيا في غاره المشهور، ذكره الله تعالى في سورة التوبة: ﴿إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا ، الآية.

١. التوبة: ٤٠.

۲. یس: ۸-۹.



وأقام المشركون على الباب وينظرون مِن شقّ الباب، فيرون عليّاً على الفراش متّشح ببُرد رسول الله عَيَّالِللهُ يحسبونه النبي عَيَّالِلهُ فيحرسونه حتّى أصبحوا، فوثبوا عليه فقام عليّ من الفراش فقالوا له: أين صاحبك؟ قال: لا علم لي. فتركوه واقتصوا أثر النبي عَيَّالِلهُ من كلّ بطن رجل سيوفهم بأيديهم ومعهم كور بن علقمة القصّاص، فقص الأثر حتى انتهى إلى الغار، فقال لهم إلى هنا انتهى أثره، فما أدري أصعد السماء أم غاص في الأرض، فقال قائل: ادخلوا الغار؛ فقال أميّة بن خلف: ما أريكم في الغار وأنّ عليه لعنكبو تاً من قبل ميلاد عيسى.

قال أبوبكر: يا رسول الله لو أنّ أحدهم نظر لأبصرنا، فخاف على النبي، وكان النبي عَلَيْ الله ثالثهما؟ وقد وكان النبي عَلَيْ الله ثالثهما؟ وقد أخذته الرّعدة وهو لا يسكن، فلمّا رأى رسول الله حاله قال له تريد أن أريك إخوانك من المهاجر[ين] والأنصار؟ قال: نعم بأبي وأمّي أنت يا رسول الله. فمسح النبي بيده على وجهه فنظر إلى مكّة، رأى عليّاً والأصحاب يتحدّثون وإلى جعفر وأصحابه في البحر يغوصون، وإلى المهاجر[ين] والأنصار بالمدينة يتحدّثون، فأنزل الله سكينته عليه فسكن قلبه.

ورحم الله البوصيري حيث قال في بردته:

(شعر)

وما حوى الغار من خير ومن كرم \* وكلّ طرفٍ من الكفّار عنه عمى... ظنّوا الحمام وظنّوا العنكبوت على \* خير البريّة لم تنسج ولم تحم وقاية الله أغنَت عن مضاعفة \* من الدّروع وعن عال من الأطم



وأنشأ علي علي الله في بيتوته في، فراش النبي عَلَيْوَالله هذه الأبيات: وقيت بنفسي خير من وطئ الثرى \* ومن طاف بالبيت العتيق وبالحجر رسول إله خاف أن يمكروا به \* فنجّاه ذو الطّول الإله من المكر وبات رسول الله في الغار آمناً \* موقّى وفي حفظ الإله وفي ستر وبت أراعيهم وما يثبتوننى \* وقد وطّنت نفسى على القتل والأسر

وقد ثبت في صحيح البخاري أنهما مكثا في الغار ثلاثاً، وكانت أسماء بنت أبي بكر تأتيهما بالطعام، وكان عبد الله بن أبي بكر يكون نهاره في قريش يستمع ما يقولون، ويأتيهما إذا أمسى ويخبرهما الخبر، وكان عامر بن فهيرة يرعى غنمه في رعيان مكّة، فإذا أمسى أراح عليهما غنم أبي بكر فاحتلبها لهما، فإذا راح عبد الله وأسماء من عندهما إلى مكّة اتبع عامر بن فهيرة أثرهما بالغنم فقفاهما حتى يعمى أمرهما على الكفّار، حتى إذا مضت الثلاث وسكن عنهما الناس أتاهما صاحبهما الذي استأجراه ليريهما الطريق، فأتتهما أسماء بسفرتها وارتحلا، ولم يعلم بخروجهما إلا على وآل أبي بكر، وبقيّة أخبار هجرتهما في السيّير فليراجعها مَن أرادها.

وفي الكتاب المسمّى بالجامع اللّطيف نقلاً عن البكري أنّه قال: في جبل ثـور من كلّ نبات الحجاز وشجره، وفيه شجرة البان، وفيه شجرة من حمـل منـها شـيئاً لم تلدغه هامّة.

ونقل أيضاً في بعض الروايات عن ابن عبّاس أنّ قتل قابيل أخاه هابيل كان في ثور، ويقال إنّ من دخل غار ثور لم يحزن بعده بشيء من مصاب الـدُنيا طـول

١. الصحيح: في مبيته على فراش...

٢. الجامع اللطيف: ٢١٣.



عمره.

قلت: إنْ صحَّ هذه الخاصيّة فمن تأثير قوله تعالى: ﴿لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا﴾.\
و لهذا الغار بابان متداخلان، والثاني منها ضيّق الدّخول، فيه عُسر يحتاج إلى فطنة، والمشهور عند العوام إن أحبس فيه لا يكون ابن أبيه، وطريق الدخول فيه أنّ الداخل إليه ينبطح على وجهه ويُدخِل رأسه وكتفيه، ثمّ يميل إلى جانب يساره فلا يجد ما يعوقه، ويسلك مائلاً إلى اليسار، وأمّا مَن لا يعرف طريق الدخول يدخل رأسه، وكتفيه يستمرّ داخلاً بباقي بدنه فتصادمه صخرة أمامه فتعوقه، فيرفع رأسه إلى فوق ويحبس بوسطه فلا يمكنه الولوج، وكلّما شدّد في الدخول تعوّق وانحبس، فيحتاج إلى من يخلّصه.

ومنها: جبال الطير وهي أربعة عن جهتَيْ طريق التنعيم، يُقال إنّها الجبال التي وضع عليها الخليل التي أجزاء الطير، ثمَّ دعاها حسبما فيض الله تعالى في كتابه العزيز.

ومنها: جبل ثَبير \_ بفتح المثلّة وكسر الموحّدة \_ يمنى، وهو جبل عظيم الفضل شامخ، روي عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب \_ كرّم الله وجهه \_ أنّه قال: شكوت إلى رسول الله عَلَيْ الله عَلَيّ فقال: يا عليّ قُل اللهم الفيرية أغني بحلالك عن حرامك، وبفضلك عمن سواك، فلو كان عليك مثل ثبير دَيْناً قضاه الله عنك. وفي بعض النسخ: صبير بالصّاد المهملة، وهو جبل باليمن.

ويسمّى ثَبير الأثبرة والقابل أيضاً بالقاف والباء الموحّدة. ونقـل صاحب القاموس عن النّقاش المفسّر أنّ الدُّعاء يُستجاب فيه، ثمَّ قال: يعني ثبير الأثبرة لأنّ النبيءَ عَلَيْهُ كان يتعبّد فيه قبل النبوّة وأيّام ظهور الدّعوة، ولهذا جاورت به أمّ المؤمنين

١. التوبة: ٤٠.



عائشة أيّام إقامتها بمكّة، انتهى. ا

فائدة: ثبير اسم لثمانية أماكن وسبعة جبال، منها بمكة وحرمها وهي ثبير الأثبرة، وثبير الزّنج، وثبير الأعرج، وثبير الأحدب، ويُقال الأُحيدب بالتّصغير، وثبير الخضراء، وثبير النصع، وثبير غينا، والثامن ثبير مآة في بلاد مزينة، أقطعه النبي عَيْنِ شريس معجمة في أوله ومهملة في آخره ابن ضمرة بضاد معجمة ملذني، وسمّاه شريحاً بحاء مهملة ل

## ولنشر إلى المواضع السبعة تكثيراً للفائدة:

فأمّا ثبير الأثبرة جبل بمني وجعله الجوهري والقزويني من جبال مكّة.

أقول: وكون ثبير بمكّة تسامح لكن ما قارب الشيء أعطي حكمه وعُرف بذلك لأنّه أعلاها وأطولها، وهو على يسار الذاهب إلى عرفة، والّذي ذكره الفقهاء في المناسك بأنّ المستحبّ للحاج إذا طلعت الشمس عليه أن يسير إلى عرفة.

وأمّا ثبير غينا \_ بالغين المعجمة المفتوحة، بعدها مثنّاة تحتيّة، ثمَّ نون مخفّفة بعدها ألف \_، وثبير الأعرج بالجيم، فهما أيضاً بمنى، بينهما واد من مِنى يقال له أفاعِية \_ بضمّ الهمزة بعدها فاء وألف، ثمَّ عين مهملة مكسورة، بعدها مثنّاة تحتيّة مخفّفة ثمَّ هاء \_، كذا نقله صاحب القاموس عن الزمخشري.

وأمّا ثبير النّصع \_ بكسر النون وسكون الصّاد المهملة ثمّ عين مهملة \_ فهـ و جبل لطيف بجزدلفة على يسار الذاهب إلى منى، ذكرة الأزرقي وقال: هـ و الّـذي يقولون في الجاهليّة إذا أرادوا الدّفع من مزدلفة أشرق ثبير كيما نغـ ير ولا يـدفعون

١. الجامع اللطيف : ٢١٣، ربما اقتبس مؤلفه من كتاب مكة للفيروز آبادي.

٢. الجامع اللطيف: ٢١٣\_ ٢١٤.



حتّى يرون الشمس، انتهي.

والمعروف المنقول عن جمع من أهل المناسك أنهم ما كانوا يعنون بهذا الكلام إلا تبير الأثبرة الذي بمنى، ورجّح الفاسي قول الأزرقي وقال: لا يبعد ذلك لأن قريشاً ما كانوا يقولون ذلك إلا وهم بمزدلفة، وهذا أقرب بأبصارهم مِن الّذي بمنى.

وأمّا ثبير الخضراء \_ بمعجمتين وراء مهملة \_ هو الجبل المشرِف على الموضع الّذي يقال له الخضراء بطريق مِني، نقله الفاسي.

وأمّا ثبير الزّنج، ويقال جبل النّوبي أيضاً، وهو بأسفل مكّة في جهة الشبيكة، كان سودان مكّة يلعبون عنده ويقال لهم الزّنوج والنّوبة فطابقت التسمية على كِلا الوجهين.

وأمّا ثبير الأحدب أو الأُحيدب، قال صاحب الجامع اللّطيف: أقول بمنى جبل يدعى الأُحيدب، سمعت ذلك عن بعض أهل منى، وهو مقابل مسجد الخيف بقرب من ثبير الأثبرة على يسار الذاهب إلى عرفة.

#### وأمّا المقابر

فمنها: قبور شهداء أهل البيت بفُخ " بفتح الفاء وتشديد الخاء المعجمة \_ بين مكّة والتنعيم على يسار الذاهب من مكّة إلى التنعيم، بينه \_ أي فخ " \_ وبين مكّة مقدار ربع فرسخ.

قال في لسان العرب: وفي حديث بلال إلله:

ألا ليتَ شِعري هل أبيتنَّ ليلة \* بفخٍّ وحولي أذخر وجليل وهل أردن يوماً مياه مجنّة \* وهل يبدون لي شامة وطفيل

وقبورهم معروفة مشهورة تُقْصَد للزيارة والبركة، وكل عصر خميس فيه جمعيّة من أهل مكّة، قبابهم الآن خربة ما عليهم إلا جدران منكسرة، وعلى أحجار



قبور بعضهم مكتوب؛ فمنها: «هذا قبر الشهيد عمر بن الحسن الأفطس الحسيني»، ومنها: «هذا قبر الشهيد أبو إبراهيم إسماعيل بن إبراهيم الغَمْر، الحسيني»، ومنها: «هذا قبر الشهيد أبو علي الحسن بن إسمعيل الدِّيباج بن إبراهيم»، ومنها: «هذا قبر الشهيدين أبو محمّد سليمان بن عبد الله بن الحسن بن الحسن، وابنه محمّد بن سليمان»، ومنها: «هذا قبر الشهيد إدريس بن عبد الله بن الحسن بن الحسن»، وأكثر الأحجار مكسورة تحت التراب مستورة.

فمنها: مقبرة المعلاة، وهي مقبرة كبيرة، رُوي عن النبي عَيَالِينُ أنّه وقف على الثنيّة يعني ثنيّة مقبرة المعلاة، وليس بها يومئذ مقبرة، قال عَيَالِينُ: «يبعث الله عزَّوجلً من هذه البقعة أو من هذا الحرم كلّه سبعين ألفاً يدخلون الجنّة بغير حساب، يشفع كلّ واحد منهم في سبعين ألف، وجوههم كالقمر ليلة البدر. قال أبوبكر: مَنْ هُم يا رسول الله؟ قال: الغرباء».

ففي هذه المقبرة مواضع يُستجاب فيها الدُّعاء، فمنها: قبر سيّدتنا خديجــــة أمّ المؤمنين في ذيل جبل الحَجون، وهي سيّدة النساء وأوّل امرأة تزوّجها رسول الله عَلَيْوَاللهُ وولدت له أولاده كلّهم، لا إبراهيم.

وخرّج الإمام أحمد عن ابن عبّاس أنّه عَيَّالله قال: «أفضل نساء أهل الجنّة خديجة بنت خُويَّلله وفاطمة بنت رسول الله عَيَّالله ومريم ابنة عمران وآسية امرأة فرعون».

وقال عَلَيْشُ لعائشة حين قالت: قد رزقك الله خيراً منها، [فقال]": «لا والله مــا

١. في الأصل: العمر، وهو خطأ.

٢. في الأصل: كلّه.

٣. إضافة من عندنا.



رزقني الله خيراً منها؛ آمَنَت بي حين كذّبني الناس، وأعطَ تني مالها حين حرمَني الناس».

وتوفّيت في شهر رمضان بمكّة قبل الهجرة بثلاث سنين، ودُفِنـت بـالحجون، ونزلَ رسول الله في قبرها، وقبرُها ودارُها المعروفة بمولد فاطمة أفضل مواضع مكّـة بعد مسجد الحرام.

والقبر الشريف الآن تحت قبّة لطيفة مرتفعة مبنيّة من الحجر الشميسي، ويحيط بالقبر ضريح من خشب السّاج، وعليه ستر أخضر مزركش، وعلى الستر شال كشميري، وهذه القبّة بناها الأمير محمّد بن سليمان چركز دفتردار مصر في أيّام المرحوم داود باشا نائب الديار المصريّة من جانب السلطان الغازي الأقدس السلطان سليم خان عليه الرحمة والرّضوان، تاريخ بنائها سنة خمسين وتسعمائة، وله خدّام ولهم معاش من صدقات الدولة العثمانيّة.

فمنها: قبر آمنة بنت وهب أمّ سيِّد الأنبياء عليه وعليهم الصلاة والسلام. وروى أبو نعيم بطريق الزّهري عن أسماء بنت رهم عن أمّها قالت: شهدت آمنة أمّ النبي عَلَيْقُ في علّتها التي ماتت بها، ومحمّد غلام يفع له خمس سنين فنظرَت أمّه إلى وجهه وأنشدَت معر:

بارك فيك الله من غلام \* يا ابن الذي من حومة الحمام فأنت مبعوث لل الأنام \* من عند ذي الجلال والإكرام تبعث في الحِل وفي الحرام \* تبعث في التحقيق والإسلام دين أبيك البر إبراهام \* فالله أنهاك عن الأصنام أن لا تواليها مع الأقوام



ثم قالت: كل حي مين، وكل جديد بال، وكل كبير يفنى وأنا منه وذكري باق، وقد تركت خيراً وولدت طهراً. ثم ماتت \_ رضي الله تعالى عنها \_ وقبرها بالحجون، وهو قبالة قبة خديجة عليه بينهما طريق يصعد إلى قباب عبد المناف وعبد المطّلب وأبي طالب المهيم وعليه قبة لطيفة من الحجر الشميسي وضريح من خشب السّاج، عليه ستر أخضر مزركش، وعلى الستر شال كشميري، وهي أيضاً من بناء الدفتر دار المرحوم في السنة المرقومة، وله أيضاً خدّام مثل قبر أم المؤمنين بلا تفاوت.

ثم عصد بستين درجة إلى ذيل الجبل، هناك باب كبير يدخل منه في صحن كبير مكشوف، وعلى يمين الداخل فيه قبّة كبيرة وسيعة رفيعة مبنيّة من الحجر، فيها ضريحان أحدهما لعبد مناف والآخر لعبد المطّلب، وعليهما ستران أخضران، وعلى يمين هذه القبّة قبالة بيوت الخدّامين قبّة أخرى من حجر الصّوان فيها ضريح على قبر سيّدنا أبي طالب مربّي وعم الرسول على الضريح ستر أخضر مزركش، وهذه القباب الأربعة تُزار في كلّ عصر الخميس والجمعة.

وفي أوّل مقبرة المعلاة حجرة على يسار الذاهب إلى ذيل الجبل، قبر سيّدنا عبدالله بن الزبير، وقبالته على يمين الذاهب قبر أمّه أسماء ذات النطاقين بنت أبي بكر تحت السماء، وبعد مائة ذراع تخميناً على يمين الذاهب قبّة لطيفة لها خدّام فيها ضريح على قبر عبد الرحمن بن أبي بكر، وعلى الضريح ستر أخضر.

وفي مقبرة المعلاة قبر سيّدنا الفضيل بن عبّاس \_ رضي الله تعالى عنهما \_ وهو محوطة فيها قبور جماعة من العلماء والمشايخ الصوفيّة، منهم: الشيخ تقيّ الدّين السُّبكي المتوفّي سنة ..... ، والشيخ عبد الله بن عمر المعروف بالطّواشي المتوفّي سنة

١. بياض في الأصل، وتاريخ وفاته: ٧٥٦.



. . . . . . . . . . .

ومنهم الشيخ عبد اللّطيف النقشبندي المتوفّى سنة ..... أ. وفي مقبرة المعلاة قبر سفيان بن عُييْنة. وقبر الشيخ أبي الحسن علي الشّولي المتوفّى سنة ..... أ، وقبر سمّاسرة الخير المتوفّى سنة ..... أ، وقبر الملك المسعود عند البئر المعروف ببئر أمّ سليمان، وقبر الدّالاسي بالقرب من الجبل، المتوفّى سنة ..... أ، وقبر ملاّ علي القاري القاري الهروي صاحب التصانيف الجيدة، ومنها قبر علاء الدين الكرماني النقشبندي المتوفّى سنة تسع وعشرين وتسعمائة، وله كتب جليلة في الطريقة أجلّها كتاب المنظوم في مقابلة المثنوي.

وعلى الجملة في مقبرة المعلاة قبور كثير من العلماء والأعيان داثرة، ألواحها منكسرة، تحت التراب مستورة، اللهم اغفر لأموات المسلمين بجاه سيّد المرسلين.

١. بياض في الأصل.

٢. بياض في الأصل.

٣. بياض في الأصل، وهو علي بن مكرم الشولي، المتوفى سنة ١٤٤هـ. قال عنه جمال الدين محمد بن علي الشيبي في كتاب الشرف الأعلى في ذكر قبور مقبرة باب المعلا (ص١٠٨): «له عند أهـل مكة شهرة عظيمة، ولقبره عندهم مكانة مكينة جسيمة، إن قلتُ: إنه من أشهر قبور المعلا يقصد بالزيارة \_ إن لم يكن أشهرها \_ فما بالغتُ. وإنما قلتُ: إن له عندهم من المنزلة ما ليس هو لغيره من أمثاله فما جاوزتُ».

٤. بياض في الأصل.

٥. بياض في الأصل.

٦. في الأصل: كثيرة.





صفحة من رحلة أبي القاسم القندهاري \_ نسخة مكتبة ملك الوطنية



الخاتمة: في المساجد التي في الطّائف.

الأوَّل: مسجد رسول الله عَلَيْهُ في لِيُّه

روى الزبير قال: أقبلنا مع رسول الله عَيْبُولِهُ من لِيَّه حتى إذا كنّا عند السدرة وقف رسول الله عَيْبُولِهُ في طرف القرن الأسود حذوها، فاستقبل نخباً ببصره ووقف حتى اجتمع الناس كلّهم فقال عَيْبِاللهُ: إن صَيْدَ وَجٍّ وعضاهة حرام محرّم. وذلك قبل نزوله الطائف وحصاره لثقيف، رواه أحمد وأبو داود.

قوله: لِيَّه \_ بكسر اللام وتشديد آخر الحروف بعدهما الهاء \_، موضع قريب من الطائف بثمانية أميال كثير السدر، وفيه مسجد لطيف يقال له مسجد النبي عَلَيْوَالله، وموضع صلاته محراب كبير ظريف والناس يزورونه ويتبركون بالصلاة في المحراب. وعند باب المسجد حجر فيه أثر خف ناقة رسول الله عَلَيْوَالله والناس يمسحونه للتبرك؛ يُقال: في هذا المسجد يُستجاب الدُّعاء.

قوله: نَخباً، ونَخِب \_ بفتح النون وكسر الخاء المعجمة ثمَّ الباء الموحّدة \_ اسم واد بالطائف.

وقوله: وَجّ، بفتح الواو وتشديد الجيم، وبعضهم يبدّلون الواو بالهمزة، فيُقال: أجّ، اسم قرية من قرى الطائف فيه الكروم والآجاص والخوخ كثيرة، هواؤه لطيف مثل دمشق. وقال أبو الهندى عبد المؤمن بن عبدالقدّوس:

(شعر)

فإن تُسقَ من أعناب وج فإننا \* لنا العين تجري من كسيس ومن خمر وفي الحديث: «إن آخر وطأةٍ وطأها الله بوج». وأراد بالوطأة الغزاة ههنا،

١. في الأصل: ويُقال.



وكانت غزوته آخر غزواته.

وأمّا حديث صيد «وج وعضاهة حرام محرم»، يحتمل أن يكون على سبيل الحمى له، ويحتمل أن يكون حرمه في وقت معلوم ثمَّ نسخ. قال ابن إدريس في السرائر: قال شيخنا أبو جعفر في مسائل خلافه: صيد وج \_ وهو بلد باليمن \_ غير محرم ولا مكروه.

قال محمّد بن إدريس \_رحمه الله \_: سمعتُ بعض مشيختنا يصحّف ذلك ويجعل الكلمتين كلمة واحدة فيقول صيدوح \_بالحاء \_ فأردتُ إيراد المسألة لـئلاّ يصحّف.

اعلم أنَّ وجَّا بالجيم المشدّدة بلدة بالطَّائف لا اليمن، وفي الحديث: آخر وطاة وطأها الله بوج \_ يريد غزوة الطائف \_ قال الشاعر:

فإن تُسقَ من أعناب وجّ فإنّنا \* لنا العين تجري من كسيس ومن خمر

الكسيس بالسينين غير المعجمتين نبيذ التمر. وقال النميري في زينب بنت يوسف أخت الحَجّاج:

مررن بوجّ رائحات عشيّة \* يلبّين للرّحمن معتجرات

وكانت قد نذرت أن تمشي من الطائف ماشية، وبين الطائف ومكّة يومان، فمشت ذلك في اثنين وأربعين يوماً، وجعلت بطن وج مرحلة وهي قدر ثلاثمائة ذراع. وفي وج أيضاً مسجد لطيف فيه موضع صلاة رسول الله عَلَيْوَاللهُ، ويُقال إن الدُّعاء في هذا المسجد مستجاب.

و أمّا الطائف:

قال صاحب صور الأقاليم: والطائف مدينة صغيرة نحو وادي القـرى إلاّ أنّ



أكثر ثمارها الزبيب، وهي طيّبة الهواء، وأكثر فواكه مكّة المعظّمة منها، وهي ظهر جبل غزوان، وبغزوان ديار بني سعد وسائر قبائل هذيل؛ قال: وليس بحجاز فيما علمته مكان هو أبرد منه \_ أي رأس هذا الجبل \_ وليس بحجاز مكان يجمد فيه الماء سوى هذا الموضع فيما علمته، انتهى.

وفيها مسجد رسول الله عَيْنِ وهو في وسط المسجد الكبير المعروف بمسجد عبد الله بن عبّاس ومسجد رسول الله عَيْنِ من هذا المسجد الجامع بين قبّتين صغير تين يُقال إنّهما بُنيتا في موضَعي خيمتَي زوجتَيه اللّتين كانتا معه، وهما أمّ سَلَمَة وعائشة؛ وبين القبّتين محراب النبي عَيْنَ اللهُ، وفي حائط الحراب رأيتُ مكتوباً:

#### (لغز في القرآن)

#### فأيّ شيء عُشره نصفه \* ونصفه تسعة أمثاله

فبعد التأمّل كتبت تحته الحلّ: قوله عُشره نصفه، أي نصف عدد سوره وهـو من ﴿قَدْ سَمِعَ اللهُ ﴾ الله آخر القرآن ثلاثة أجزاء، وهو عُشر الثلاثين، وذلك سبع وخمسون سورة، وهو نصف عدد سور القرآن، والنصف الآخر تسعة أمثال العُشر من ثلاثين، والله يعلم.

وللمسجد أربعة أروقة في قبلته، وله ثلاثة أبواب في يمينه ويساره ومؤخّره، وفي ركنه الأيمن القبلي قبر عبد الله بن عبّاس ابن عمّ رسول الله عَيَّالِيهُ، وفي ركنه الأيسر منارة عالية بُنيَت في أيّام أبي العبّاس أحمد، وخلفه تحت المنارة بئر ينزل فيها إلى الماء بخمس وثلاثين درجة، وفي المسجد عند القبّة ثلاثة قبور، وحذاؤها إلى القبلة ثلاثة أخرى على يمين الداخل من الباب، وعلى أحدها مكتوب هذا قبر لبابة

١. المجادلة : ١.



بنت الحارث أخت ميمونة زوجة النبي عَلَيْلُ ، توفّيت سنة ثمان وستّين، وأيضاً على أحدها مكتوب: هذا قبر زبيدة، توفّيت في جمادى الآخرة من سنة خمس وستّين وثلاثمائة.

أقول: الظاهر أنّ زبيدة هذه غير زبيدة بنت جعفر امرأة هارون الرشيد؛ فقد ذكر المسعودي أنّ زبيدة بنت جعفر توفّيت في سنة عشرة ومائتين في خلافة المأمون، انتهى.



#### مصادر التحقيق:

١. القرآن الكريم.

٢. إعلام الساجد بأحكام المساجد، محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق:
 أبو الوفا مصطفى المراغي، القاهرة، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ط٤، ١٤١٦هـ / ١٩٩٦م.

٣. تهذيب الأسماء واللغات، محيي الدين بن شرف النووي، بيروت، دار
 الكتب العلمية، (لا ت).

٤. الجامع اللطيف في فضل مكة وأهلها وبناء البيت الشريف، محمد جار الله ابن ظهيرة المكّي، ط٥، ١٩٧٩هـ / ١٩٧٩م.

٥. الحقيقة والمجاز في رحلة بلاد الشام ومصر والحجاز، عبد الغني بن إسماعيل النابلسي، تحقيق: رياض عبد الحميد مراد، دمشق، دار المعرفة، ط ١، ١٩٩٨هـ / ١٩٩٨م.

٦. الدُّرَر الفرائد المُنظَمة في أخبار الحاج وطريق مكة المعظمة، عبد القادر بن محمد الأنصاري الحنبلي، تحقيق: محمد حسن إسماعيل، بيروت، دار الكتب العلمية،



ط۱، ۱۶۲۲هـ / ۲۰۰۲م.

٧. ديوان أبي طالب، جمعه وعلق عليه: عبد الحق العاني، المملكة المتحدة \_
 فنلندة، دار كوفان للنشر، ط١، ١٤١١هـ / ١٩٩١م.

٨. ديوان الإمام الشافعي، تحقيق: إسماعيل اليوسف، دمشق، دار كرم، (لا ت).

١٠. زاد المسير في علم التفسير، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي ابن الجوزي البغدادي، بيروت، دار ابن حزم، ط١، ١٤٢٣هـ / ٢٠٠٢م.

۱۱. شرح أدب الكاتب، أبو منصور موهوب بن أحمد الجواليقي، القاهرة،
 مكتبة القدسي، ۱۳۵۰هـ.

۱۲. الشرف الأعلى في ذكر قبور مقبرة باب المعلا، جمال الدين محمد بن علي الشيبي، تحقيق: منصور صالح أبو ريّاش، مكة المكرمة، ط١، ١٤٢١هـ / ٢٠٠٠م.

١٣. شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، تقي الدين الفاسي، تحقيق: علي عمر، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، ط١، ٢٠٠٧.

١٥. القِرى لقاصد أم القرى، محب الدين أحمد بن عبد الله الطبري، (لام)،
 (لات).

١٦. لسان العرب، جمال الدين ابن منظور، القاهرة، دار المعارف.

١٧. "المخبل السعدي: حياته وما تبقّى من شعره"، حاتم الضامن، مجلة



المورد، المجلد ٢، العدد ١، ١٩٧٣م.

۱۸. المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله النيسابوري المعروف بالحاكم، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط٢، ١٤٢٢هـ / ٢٠٠٢م.

١٩. المشترك وضعاً والمفترق صقعاً، ياقوت بن عبدالله الحموي، بيروت، عالم الكتب، ط٢، ١٤٠٦هـ /١٩٨٦م.

٠٢. معجم البلدان، ياقوت بن عبد الله الحموي، بيروت، دار صادر، ١٣٩٩ق / ١٩٧٧م.

۲۱. ملء العيبة بما جمع بطول الغيبة في الوجهة الوجيهة إلى الحرمين مكة وطيبة، محب الدين محمد ابن رُشيد السبق، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط١، ١٤٠٨هـ / ١٩٨٨م.

٢٢. منائح الكرم في أخبار مكة والبيت وولاة الحرم، علي بن تاج الدين السنجاري، تحقيق: جميل عبد الله محمد المصري، مكة المكرمة: جامعة أم القرى، ط ١٤١٩هـ / ١٩٩٨م.

٢٣. نظم الدُرر السَّنيّة في السِّير الزكيّة، زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي، تحقيق: طارق بن سعيد بن سالم آل عبد الحميد، بيروت، دار اللؤلؤة، ط١، ١٤٣١هـ / ٢٠٠٨م.





أَخْبَارُ الْحَرَهَيْنِ الشَّرِيفَيْنِ

### ١\_ استكمال تركيب المذهبات لثوب الكعبة

انتهى مصنع كسوة الكعبة المشرفة بالرئاسة العامة لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي من تركيب المذهبات للحجر الأسود والميزاب، بعد أن تم تركيب المذهبات للركن اليماني بالكعبة المشرفة.

وأوضح مدير مصنع كسوة الكعبة المشرفة الدكتور محمد باجودة أنه امتداداً للعناية بالحرمين الشريفين وكسوة الكعبة المشرفة بصناعتها بجوار بيت الله الحرام في



مكة المكرمة، فقد استكملت الرئاسة تركيب المذهبات حول الحجر الأسود بمحيط قدره ١٥٥ سنتيمتراً، وارتفاع يبلغ ١٢٩ سنتيمتراً، وسماكة تبلغ ١٥ سنتيمتراً، وهذه الحلية تهدف إلى إضفاء زينة ورونق على الحجر الأسود، الذي يتسابق زوّار وقاصدو المسجد الحرام لتقبيله، تأسيّاً بسنّة المصطفى المسجد الحرام لتقبيله، تأسيّاً بسنّة المسجد المسج



# الحجر الأسود

وأفاد باجودة بأنّ حلية «ميزاب» الكعبة المشرفة التي يبلغ قياسها «٢٢ ٢٧٠ سم»، إضافة إلى حلية الركن اليماني التي تبلغ مقاساتها «٢١١٥ ٢٧٠ سم» وسماكة «١٥٥ سم» قد تمت إضافتها في إطار جهود الابتكار والتطوير لحياكة أرفع رداء يعتلي أشرف بناء على وجه الأرض، وأنّ الحياكة تمت في مصنع الكسوة بأيدي صناع سعوديين مؤهلين باستخدام آخر ما توصلت إليه المهارات والتقنيات



الحديثة.

## ٢ - ١٧ألف مخطوطة أصلية بمكتبة الملك عبدالعزيز في المدينة

بدأت مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنورة، تنفيذ المرحلة النهائية من نقل محتويات المكتبات الوقفية المودعة فيها إلى المقر المؤقت لمجمع الملك عبدالعزيز للمكتبات الرقمية.



من مخطوطات مكتبة الشيخ عارف حكمت

وتعدّ مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنوّرة ـ التي تحظى باهتمام المسؤولين



للارتقاء بها إلى أعلى درجات الخدمة المكتبية الحديثة وتهيئة المناخ العلمي للباحثين التي تجمع بين خصائص المكتبة العامة ومركز المخطوطات ومركز البحث العلمي ـ من أكبر المكتبات، وهي مركز إسلامي علمي إعلامي.



مخطوطة في مجموعة الشيخ عارف حكمت

وأوضح مديرعام مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنورة الدكتور محمد سيد الشنقيطي، أنه أعدت خطة لنقل محتويات المكتبة، التي سيجري إزالة مبناها لصالح توسعة المسجد النبوي الشريف بالتعاون مع إدارة الملك عبدالعزيز، المشتملة على عدة مراحل بدأت منذ الثالث من شهر رجب العام الماضي بنقل المخطوطات التابعة



لعشرين مكتبة وقفية، ثم تبعها في شهر شوال الماضي تنفيذ المرحلة الثانية في نقل الكتب النادرة التي يتجاوز تاريخ طباعتها المئة عام.

وأضاف أنه صاحب هاتين المرحلتين عملية ترقيم المحتويات بنظام (RFID) وتعقيم المخطوطات والكتب بالأوزون عبر المعامل المتحركة التابعة، «لوحدة التعقيم المتنقلة في مركز الترميم والمحافظة على المواد التاريخية»، كما اشتملت عمليات النقل على الجرد والإيداع في المستودع الرقمي لتوثيق جميع محتويات المكتبات الوقفية من جميع المقتنيات.

وذكر الشنقيطي أن مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنورة، التي تأسست في بداية عام ١٣٩٣هـ في ساحة المسجد النبوي من الجهة الغربية عندما وضع حجر أساسها، تضم المصحف الشريف وعدداً من المصاحف المخطوطة البالغ عددها (١٨٧٨) مصحفاً، و(٨٤) مجموعة ربعة قرآنية تعكس مدى اهتمام العلماء المسلمين بكتاب الله الكريم.

وأضاف أنّ المكتبة تضم أيضاً أقدم مصحف مخطوط يعود تاريخه إلى عام ١٨٨ه بخط علي بن محمد البطليوسي كُتب على رق الغزال، ويتلوه مصحف كتب عام ١٢٥ه بخط أبي سعد محمد إسماعيل بن محمد وأهدي عام ١٢٥٣ه بالإضافة إلى مصحفاً متميزاً مخطوطاً بخط غلام محي الدين سنة ١٢٤٠هـ وزنه (١٥٤ كيلو جراماً) والمعروضة حالياً في معرض القرآن الكريم الواقع بجوار المسجد النبوي الشريف.

وبين أنّ المخطوطات بالمكتبة تبلغ عددها حوالي (١٧٠،٠٠٠) مخطوطة أصلية توليها المكتبة عناية خاصة، فيما يضم قسم الكتب النادرة ضمن مجموعاتها الخاصة عدداً من الكتب النادرة يبلغ مجموعها حوالي (٣٠٠،٠٠٠) كتاب في قاعة مستقلة خاصة مها.

ميقات العبج : ٢٦ - ٢٣١١ ه

وأضاف أن المكتبة تحتوي أيضاً على قسم المطبوعات الحديثة، التي يبلغ عدد الكتب فيها حوالي (٦٠٠٠٠) كتاب مفهرسة ومنظمة ومصنفة تغطي معظم جوانب المعرفة.

كما تحوي مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنورة على العديد من المكتبات الموقوفة منها مكتبة الشيخ عارف حكمت التي أنشأها في المدينة المنورة سنة ١٢٧٠هـ – ١٨٥٣م التي تعد ثروة أدبية للمدينة المنورة في العصر الحديث لغناها بالمخطوطات القيمة والنادرة في شتّى العلوم والفنون وتزخر بالكثير من التراث الإسلامي المكتوب باللغات العربيّة والفارسيّة والعثمانيّة.





